
AFAQ LUGHAWIYYAH 
© PENERBIT UNIVERSITI SULTAN ZAINAL ABIDIN  
https://journal.unisza.edu.my/afaq 
e-ISSN: 2990-9007 

 

 
 

  تطور تعليم اللغة العربية في ماليزيا: دراسة تاريخية تحليلية

[THE EVOLUTION OF ARABIC EDUCATION IN MALAYSIA: A 
HISTORICAL ANALYSIS] 

Somaia Farouk Ibrahim & Nurazan Mohmad Rouyan 
 

Faculty of Languages and Communication, Universiti Sultan Zainal Abidin 
(UniSZA), Malaysia 

 

Corresponding Author: somaiafarouk.ib86@gmail.com 
 

 

Received: 17/4/2025 Accepted: 19/6/2025 Published: 31/8/2025 

 

 ملخص 

يهدف هذا البحث إلى تتبّع المراحل التاريخية التي مر بها تعليم اللغة العربية في ماليزيا، وتحليل العوامل الدينية 

والثقافية والسياسية التي أثرت في انتشاره وتطوره. فمنذ دخول الإسلام إلى أرخبيل الملايو عبر التجار والدعاة 

من الهوية الدينية والثقافية للمسلمين في المنطقة، وارتبط تعليمها العرب، أصبحت اللغة العربية جزءًا أساسياً  

بتعلّم القرآن الكريم ومبادئ الإسلام. وقد مر تعليم العربية بتحولات بارزة، ابتدأت بالحلقات العلمية في المساجد  

تحظ منظمة  دينية  مدارس  إلى  تطورت  ثم  بـ"الفندق"،  محلياً  المعروفة  التقليدية  برعاية  و"الكتاتيب"  ى 

الأوروبية   اللغات  لصالح  العربية  اللغة  موقع  تراجع  الإنجليزي،  الاستعمار  مجيء  ومع  والعلماء.  السلاطين 

القرن العشرين   التعليمية في  النهضة  والآسيوية الأخرى، مما أحدث فجوة تعليمية ولغوية بين الأجيال. إلا أن 

جت ب ( وتطبيق برنامج SMKAإنشاء المدارس الدينية الوطنية )شهدت عودة تدريجية لتعليم اللغة العربية، توُِّ

(J-QAF  في عام )الذي أعاد إدماج العربية في المناهج الابتدائية. يعتمد هذا البحث على المنهج التاريخي 2005 ،

التحليلي، ويستند إلى وثائق تربوية وسياقات اجتماعية وثقافية، مستخلصًا من التجربة الماليزية نموذجًا لفهم 

 . العربية، وآفاق تطويرها مستقبلًا علاقة اللغة العربية بالهوية الإسلامية في المجتمعات غير 

 اللغة العربية غير ن بو ، الناطقأرخبيل الملايو ، تعليم اللغة العربية  :الكلمات المفتاحية 

 

Abstract 

This study aims to trace the historical development of Arabic language education in Malaysia and to 
analyze the religious, cultural, and political factors that influenced its spread and evolution. Since the 



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 127-139 

 
128 

 

arrival of Islam to the Malay Archipelago through Arab traders and preachers, the Arabic language has 
become an essential component of the religious and cultural identity of Muslims in the region. Arabic 
instruction was initially tied to the learning of the Qur’an and Islamic teachings, beginning with 
mosque study circles and traditional Quranic schools known locally as pondok. Over time, Arabic 
education evolved into more structured religious schools supported by sultans and scholars. However, 
during the British colonial period, Arabic lost its status in favor of European and Asian languages, 
creating an educational and linguistic gap across generations. The 20th century witnessed a revival, 
marked by the establishment of national Islamic secondary schools (SMKA) and, later, the launch of 
the J-QAF program in 2005, which reintroduced Arabic into the national primary school curriculum. 
This research adopts a historical-analytical methodology and is based on educational records and socio-
cultural contexts. It presents the Malaysian experience as a model for understanding the role of Arabic 
in shaping Islamic identity in non-Arab societies and highlights opportunities for its further 
development. 

Keyword: teaching of Arabic language, Malay Archipelago, non-native Arabic speaking 

 

 مقدمة 

القرآن   بها  نزل  إذ  وثيقًا،  ارتباطًا  بالإسلام  ارتبطت  التي  العالمية  اللغات  من  العربية  اللغة  تعُد 

الكريم، وكانت الوسيلة الأولى لنقل المعارف الدينية والتشريعات الإسلامية إلى الشعوب غير العربية. 

است  ومتميزة في  فريدة  تجربة  الماليزي  للمجتمع  كان  الشعوب،  تلك  العربية  ومن بين  اللغة  قبال 

بالسياق  تأثرت  آسيا، ومرت بمراحل متعددة  الإسلام في جنوب شرق  منذ فجر  بدأت  وتعليمها، 

 .السياسي والديني والثقافي للبلاد

ماليزيا،   للمسلمين في  الإسلامية  الهوية  دورًا محورياً في تشكيل  العربية  اللغة  لعبت  وقد 

حيث مثلّت نافذة لفهم الدين وتعاليمه، ووسيلة للاتصال بالعالم الإسلامي الأوسع. وتاريخ تعليمها 

الاجتماع والمتغيرات  جهة،  من  الدينية  الحاجة  بين  ديناميكي  تفاعل  عن  يكشف  ماليزيا  ية  في 

والتعليمية من جهة أخرى. فبينما كان تعليمها في القرون الأولى يتم عبر المساجد والزوايا والمدارس  

الدينية،  النظامية  المدارس  ظهور  في  تمثلت  كبيرة  تحولات  شهد  العشرين  القرن  فإن  التقليدية، 

 .ماليزياوإدماج اللغة العربية ضمن السياسات التعليمية الرسمية، لا سيما بعد استقلال 

ويحلل   التاريخية،  المسيرة  هذه  على  الضوء  يسلّط  كونه  من  البحث  هذا  أهمية  وتأتي 

محطاتها الأساسية، ويستقرئ العوامل التي أسهمت في انتشار العربية أو تراجعها، مستندًا إلى  

مصادر تربوية وتاريخية موثوقة. كما يسعى إلى تقديم فهم أعمق لتجربة تعليم اللغة العربية في 

 .ير عربية، وكيفية تطويعها لخدمة الأهداف التربوية والدينية والثقافيةبيئة غ

 

 

 



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 127-139 

 
129 

 

 مشكلة البحث

تكمن مشكلة هذا البحث في الحاجة إلى فهم التطور التاريخي لتعليم اللغة العربية في ماليزيا،  

 .وكيف تفاعل مع المتغيرات الدينية والسياسية والاجتماعية عبر العصور

 

 أسئلة البحث

للإجابة عن إشكالية تطور تعليم اللغة العربية في ماليزيا، تم تحديد الأسئلة التالية لتوجيه  

 :الدراسة

كيف نشأ تعليم اللغة العربية في ماليزيا، وما هي ملامحه في المراحل الأولى المرتبطة   (1

 بدخول الإسلام؟

 ما دور المدارس الدينية والعلماء في دعم تعليم اللغة العربية قبل الحقبة الاستعمارية؟  (2

كيف أثرّت السياسات الاستعمارية البريطانية على وضع اللغة العربية في النظام التعليمي  (3

 الماليزي؟ 

ما هي أبرز ملامح تطور تعليم اللغة العربية في ماليزيا في العصر الحديث، لا سيما بعد  (4

 ؟(J-QAF)تطبيق برنامج 

 

 أهداف البحث

 :يسعى هذا البحث إلى تحقيق مجموعة من الأهداف، ويمكن تلخيصها فيما يلي 

توثيق النشأة الأولى لتعليم اللغة العربية في ماليزيا منذ دخول الإسلام، وإبراز السمات   (1

 .الأساسية لهذه المرحلة المبكرة

تحليل دور المدارس الدينية والعلماء المحليين في ترسيخ تعليم اللغة العربية خلال الحقبة  (2

 .التقليدية السابقة للاستعمار 

دراسة أثر الاستعمار البريطاني والسياسات التعليمية المصاحبة له في تراجع تعليم اللغة   (3

 .العربية في المؤسسات الرسمية

تتبع جهود إحياء تعليم اللغة العربية في العصر الحديث، مع التركيز على دور الدولة في   (4

  (J-QAF). تبني برامج تعليمية حديثة مثل برنامج 

 

 



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 127-139 

 
130 

 

 بدايات تعليم اللغة العربية في ماليزيا المبحث الأول: 

 دخول الإسلام إلى ماليزيا

نتيجة  لم يكن  الحالية،  ماليزيا  الملايو، ومنه  أرخبيل  إلى  الإسلام  أن دخول  المؤرخون على  يجُمع 

حملات عسكرية أو توسع سياسي، "بل جاء عبر طرق التجارة والملاحة البحرية في المحيط الهندي، 

(.  380صم،  1987لا سيما من خلال التجار والدعاة العرب واليمنيين والهنود المسلمين" )حسين،  

وقد بدأت هذه التأثيرات الإسلامية تظهر في سواحل شبه جزيرة الملايو منذ القرن السابع الميلادي، 

اعتنق  " التي  الإسلامية"  "ملاكا  مملكة  قيام  مع  عشر  الثالث  القرن  في  بوضوح  تبلورت  لكنها 

فصار بذلك   (،50م، ص1993سلطانها الإسلام وأعلن تبنيه للدين الجديد رسمياً" )عبد الوهاب،  

 .نموذجًا يحُتذى في تبني الإسلام كلغة وثقافة وهوية 

لقد أدى انتشار الإسلام إلى إدخال اللغة العربية ضمن مكونات الحياة الدينية والتعليمية 

للمجتمع الملايوي، فكانت الحاجة ماسة لتعلمها باعتبارها لغة القرآن الكريم، والشعائر الدينية،  

وة الإسلامية والعلوم الشرعية. ومنذ تلك اللحظة، أصبح تعليم اللغة العربية جزءًا لا يتجزأ من الدع

 .والتدين الشعبي، وأسهم في تعزيز حضورها كمقوم ثقافي ديني، لا كلغة أجنبية

 

 تعليم العربية في المساجد و الكتاتيب 

شكل المسجد في المجتمعات الملايوية أول نواة حقيقية لتعليم اللغة العربية، حيث كان يؤدي أدوارًا  

التعبدية.   إلى جانب وظيفته  والعبادات، كان "تعليمية  الطهارة  القرآن وتعليم  فإلى جانب تلاوة 

( ، خاصةً القواعد النحوية 140، ص2009المسجد مكاناً لتدريس مبادئ اللغة العربية" )عثمان، 

تشير  المخطوطة، حيث  والكتب  الخشبية  كالألواح  تقليدية  وسائل  باستخدام  والكتابة،  والقراءة 

المدا تلاميذ  أن  إلى  الدراسات  الكتابة  بعض  يتعلّمون  كانوا  الاستعمارية  الفترة  في  الملايوية  رس 

 Razaliطبوعة  في ظل غياب كتب التمارين الم (papan batu) بالجاوية على ألواح حجرية/خشبية

& Zulkifli, 2023)) 

أي الكتاتيب، وهي   (Pondok)وقد تطورت هذه الحلقات التعليمية إلى ما يعُرف محلياً بـ"

(، يتوافد عليها  9، ص2023مراكز تعليمية تقليدية ملحقة بالمساجد أو مستقلة عنها" )إبراهيم،  

تلك  في  يقيم  الطالب  وكان  العربية.  واللغة  الإسلامية  العلوم  لتلقي  المناطق  مختلف  من  الطلاب 

فظ والتلقي المباشر من المدارس إقامة شبه دائمة، ويخضع لنظام صارم يعتمد على التكرار والح

الشيخ. وقد استمر هذا النموذج لقرون، وأسهم بشكل كبير في تكوين طبقة من المتعلمين الملايويين  

 .توبالقادرين على قراءة النصوص الدينية باللغة العربية والتفاعل مع التراث الإسلامي المك 

كما اتسم تعليم اللغة العربية في هذه المؤسسات التقليدية "بالاعتماد على الكتب التعليمية  

المعروفة في العالم الإسلامي، مثل "الآجرومية" في النحو، و"قطر الندى وبلّ الصدى" و"ألفية ابن  



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 127-139 

 
131 

 

(. وكانت عملية 114م، ص1985مالك"، إضافة إلى كتب في الصرف والبلاغة والفقه" )الحداد،  

التدريس تتم غالبًا بلغة الملايو المكتوبة بالحرف العربي المعروف بـ"جاوي"، ما ساعد في ترسيخ 

 .استخدام العربية ومفرداتها داخل اللغة الملايوية ذاتها 

 

 دور العلماء العرب والملالي الماليزيين

شكّل العلماء والدعاة القادمون من العالم العربي، لا سيما من حضرموت ومكة والمدينة، ركيزة 

أساسية في نشر تعليم اللغة العربية في أرخبيل الملايو منذ القرون الهجرية الأولى، وبخاصة منذ 

الأ  مناطق متعددة من  العلماء في  استقر عدد من هؤلاء  فقد  الميلادي.  الثالث عشر  رخبيل، القرن 

ومنها ماليزيا الحالية، وأسهموا في نشر الإسلام واللغة العربية من خلال حلقات العلم والتعليم في 

 .المساجد، والكتاتيب التقليدية )الفنادق(

خاصةً من قبل العلماء "وقد تميز الحضور العربي في المنطقة بفاعليته التعليمية والدعوية،  

ملقا وجوهور وباتاني"   الإسلامية مثل  والموانئ  التجارة  انتقلوا عبر خطوط  الذين  الحضرميين، 

ورغم عدم وجود توثيق دقيق حول أسماء جميع الشخصيات العربية  (.13م، ص2023)إبراهيم،  

للتعليم  تقليدية  شبكة  تأسيس  في  واضحًا  كان  العربي  الإسهام  فإن  الدور،  هذا  مارست  التي 

 .الإسلامي باللغة العربية، تم فيها التركيز على تدريس القرآن الكريم، والفقه الشافعي، وعلوم اللغة

إلى جانب ذلك، لعب العلماء الملايويون المحليون الذين تلقوا تعليمهم في الحرمين الشريفين والأزهر 

 :الشريف دورًا محورياً في توطين اللغة العربية ونقل العلوم الشرعية إلى بيئتهم. ومن أشهر هؤلاء

م(، وهو أول عالم ملايوي يعُرف بأنه تلقى  1693–1615الشيخ عبد الرؤوف الفناني ) •

، ثم عاد إلى بلده في    (Azra, 2004)علومه في مكة المكرمة على يد الشيخ أحمد القشاشي  

آتشيه )شمال سومطرة إحدى المقاطعات الإندونيسية(، وأسهم في نشر التصوف وتعليم 

العربية، ويعد من أوائل من استخدم اللغة الملايوية الجاوية بالخط العربي )الجاوي( في 

 .التأليف

م(، أحد أعلام التعليم الإسلامي في منطقة 1847–1769الشيخ داود بن عبد الله الفطاني ) •

فطاني )جنوب تايلند(، وهو من أبرز من ألّف كتبًا دينية باللغة الملايوية الجاوية، وعُرف 

العربية والملايوية، مثل كتاب منهاج العابدين   تيندمجت بين اللغ  بترجماته ومؤلفاته التي

رّ الثمين  .والدُّ

الحواضر   في  سائدًا  كان  الذي  المتصل،  العلمي  الإسناد  أسلوب  العلماء  هؤلاء  تبنىّ  وقد 

الإسلامية الكبرى، فكان الطلاب يتلقون العلم شفاها من أساتذتهم، ويحصلون على إجازات علمية  

بالتراث   مباشًرا  واتصالًا  علمية  أصالة  الملايو  أرخبيل  في  الشرعي  التعليم  منح  ما  وهو  موثقة، 

 .لإسلامي الأصيل ا



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 127-139 

 
132 

 

كما أن المدارس والمساجد التي أنشأها هؤلاء العلماء أو أنُشئت بجهود المجتمعات المحلية 

التواصل  أغراض  والسنة، وليس لمجرد  القرآن  لفهم  أساسية  لغة  العربية بوصفها  تدُرّس  كانت 

العربية في ماليزيا لاحقًا، رغم  لنهضة تعليم  انطلاق قوية  الاتجاه نقطة  اللغوي. وقد شكل هذا 

 .واضع الموارد والأساليب في تلك الحقبةت

وإن افتقرت إلى تنظيم رسمي ومناهج مكتوبة موحدة، إلا أنها إن هذه المرحلة التأسيسية،  

أرست دعائم تعليم لغوي عربي مرتبط بالهوية الدينية، وأسهمت في بناء طبقة علمية محلية قادرة  

لتطور التعليم الديني والعربي في العصور    على الاستيعاب والنقل والشرح، وهو ما مهّد الطريق

 .اللاحقة، سواء في المدارس التقليدية أو الرسمية

 

 المبحث الثاني: المدارس الدينية وانتشار تعليم اللغة العربية 

 المدارس الملحقة بالمساجد 

بعد أن ترسخت جذور الإسلام في المجتمع الملايوي، باتت المساجد مركزًا متعدد الوظائف، تجمع  

بين العبادة والتعليم والفتوى والاجتماع. وفي ظل غياب بنية تعليمية رسمية في تلك الحقبة، تحولت 

الد أساسيات  لتعلم  الطلاب  بها  يلتحق  أولية،  تعليمية  مؤسسات  إلى  تلقائيًا  واللغة  المساجد  ين 

. وكان التعليم يتم وفق نمط "الحلقة"، حيث يجلس الطلاب  ( 120م، ص1985)الحداد،     العربية

 .حول شيخ المسجد لتلقي العلم شفهياً

العربية  اللغة  ودراسة  وتجويده،  الكريم  القرآن  حفظ  على  الحلقات  هذه  تركزت  وقد 

بوصفها أداة لفهم النصوص الدينية. وتم تدريس النحو والصرف وعلوم البلاغة إلى جانب الفقه 

والحديث. واعتمدت هذه الحلقات على كتب تراثية متداولة في المشرق الإسلامي، مثل: الآجرومية،  

 .ى، وألفية ابن مالك، وغيرها وقطر الند 

بسن   مرتبط  غير  الدراسي  التقدم  وكان  والمتقدمين،  المبتدئين  بين  ما  الطلاب  مستويات  وتنوعت 

معينة، بل بقياس التحصيل والفهم. ولم تكن هناك شهادات رسمية، بل كان الاعتراف بالمستوى 

العلمي يتم من خلال "الإجازة" التي يمنحها الشيخ للطالب بعد إتقانه مادة معينة، وهي تقليد 

 .(20عريق في التعليم الإسلامي )إبراهيم، د.ت، ص

ساهمت هذه المدارس الملحقة بالمساجد في نشر اللغة العربية بين عامة الناس، وخاصة في 

الريف والقرى، وأسست لبيئة لغوية دينية حافظت على الصلة المباشرة بالنصوص الشرعية بلغتها 

 .الأصلية، وهو ما ساعد على ترسيخ الثقافة الإسلامية العربية في الوعي العام الماليزي

 

 



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 127-139 

 
133 

 

 المدارس العربية )الحامدية، المحمدية، المشهور الإسلامية وغيرها( 

مع بدايات القرن العشرين، بدأت تظهر الحاجة إلى تنظيم التعليم الديني ضمن مؤسسات أكثر 

التأثيرات  بداية  مع  البلاد، خاصة  في  والسياسية  الاجتماعية  التغيرات  مواكبة  على  قادرة  تطورًا، 

س العلوم  الغربية والاستعمار البريطاني. ونتيجة لذلك، ظهرت المدارس العربية المستقلة التي تدُرّ 

 .الإسلامية واللغة العربية وفق مناهج أكثر تنظيمًا 

تعُد المدرسة الحامدية التي أسُست في ولاية قدح من أوائل هذه المدارس، حيث لعبت دورًا  

المشهور   مدرسة  وتلتها  د.ت(.  )شيك،  العربية  اللغة  تعليم  إلى  المؤسسي  النمط  إدخال  في  رائدًا 

تي  م(، وغيرها من المدارس ال 1915م(، والمدرسة المحمدية في كلنتان )1916الإسلامية في بينانج )

 .انتشرت في مختلف الولايات الماليزية، خصوصًا في ولايات الشمال ذات الأغلبية الملايوية المسلمة 

وقد   الشرعية،  المواد  في  خاصة  للتدريس،  كلغة  العربية  اللغة  على  المدارس  هذه  اعتمدت 

اعتماد  الكبرى في مصر ومكة والمدينة. كما تم  الجامعات الإسلامية  وظّفت معلمين من خريجي 

 .نظام الفصول الدراسية والامتحانات وتوزيع المواد، ما جعل التعليم العربي أكثر نظامية وتأثيًرا

لم تكن هذه المدارس تقتصر على تعليم الذكور فقط، بل ظهرت لاحقًا مدارس خاصة بالإناث، في 

الدينية والتعليمية. وقد خرجت  الحياة  المرأة في  التعليم الإسلامي وتشجيع مشاركة  إطار توسع 

تعليمية ودينية مه بعد مناصب  فيما  الذين تسلموا  والدعاة  العلماء  أجيالًا من  المدارس  مة، هذه 

 .وأسهموا في نشر اللغة العربية وتعزيز مكانتها 

 

 التعليم العربي غير النظامي

إلى جانب المدارس النظامية، ظل هناك تعليم عربي غير رسمي يمارسه العلماء والدعاة في القرى  

والبيوت الخاصة والزوايا، وخاصة في المناطق النائية التي لا تصلها المدارس المركزية. وكان هذا 

الحرة، والمطالعة  الجماعية  والقراءة  التلقين  على  يعتمد  تقليدي  بأسلوب  يتم  تقيد    التعليم  دون 

 .بمناهج أو مستويات محددة

وغالبًا ما كان الطالب يتنقل بين العلماء طلبًا للعلم، ويختار شيخه بناء على سمعته العلمية. كما  

كانت بعض الأسر الماليزية ترسل أبناءها إلى مكة أو الأزهر الشريف لاستكمال دراساتهم، وهو ما  

 .عد عودتهمأدى إلى تكوين نخب علمية مؤهلة لعبت دورًا في تعزيز اللغة العربية وتعليمها ب

العلاقة  وتكرّس  الشخصي،  الاجتهاد  تتيح  حرة  بيئة  التعليم  من  النمط  هذا  شكّل  وقد 

الروحية بين الشيخ وتلميذه، رغم محدودية موارده وافتقاره إلى التنظيم الرسمي )إبراهيم، د.ت،  

السياسي 27ص التراجع  فترات  خلال  العربية  اللغة  على  الحفاظ  في  مهمًا  دورًا  أدى  أنه  إلا   ،)

 .يميوالتعل



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 127-139 

 
134 

 

أسهمت المدارس الدينية، سواء الملحقة بالمساجد أو المستقلة عنها، في نشر تعليم اللغة لقد  

العربية على نطاق واسع في المجتمع الماليزي، ووفرت بيئة علمية قوية مكّنت من الحفاظ على التراث  

 الإسلامي واللغة العربية في وجه التحديات. كما أسست لنظام تعليمي ديني له خصوصيته، ظل

قائمًا حتى اليوم، ويعُد أحد المرتكزات التي بنُيت عليها محاولات تطوير التعليم العربي في العصر  

 .الحديث

 

 المبحث الثالث: تدخل المستعمر وتغير السياسية اللغوية في ماليزيا 

 الاستعمار الإنجليزي وإبعاد اللغة العربية 

لقد شكلت الفترة الاستعمارية في ماليزيا نقطة تحول جوهرية في المسار التعليمي والديني والثقافي، 

وكان لذلك أثر بالغ في تراجع مكانة اللغة العربية في الحياة العامة والتعليمية على وجه الخصوص. 

سع عشر، بدأ مشروع فمع سيطرة بريطانيا على شبه جزيرة الملايو تدريجياً منذ بدايات القرن التا 

انعكس   ما  والاجتماعية، وهو  والاقتصادية  السياسية  البنية  إعادة تشكيل  إلى  يهدف  استعماري 

 .مباشرة على النظام التعليمي

كانت اللغة العربية قبل الاحتلال تعُد جزءًا من الهوية الإسلامية للمجتمع الملايوي، وتدُرّس  

و"الكتاتيب والمساجد  الدينية  المدارس  الدينية   (pondok) في  النصوص  فهم  في  وتستخدم   ،

والتشريع، كما كانت لغة التعليم الشرعي في المعاهد والمدارس التي أنشأها العلماء المحليون والعرب  

الوافدون. "غير أن الاحتلال البريطاني لم يبُدِ اهتمامًا بتعليم اللغة العربية أو المحافظة على هذا  

إ على  عمل  بل  والديني؛  اللغوي  التي  الإرث  التعليمية  المؤسسات  تهميش  عبر  تدريجياً  ضعافه 

 .(74، ص2022تستخدم العربية، وعدم دعمها إدارياً أو مالياً" )سليمان، 

وفي إطار استراتيجية السيطرة الناعمة، سعى الاستعمار إلى إحلال اللغة الإنجليزية مكان  

اللغة العربية في مجالات التعليم والتوظيف والحكم، حيث أصبحت اللغة الإنجليزية هي لغة الإدارة  

د أدى والمدارس الحديثة، وربطت فرص الترقي الاجتماعي بوضع الفرد اللغوي والثقافي الجديد. وق

التي   المدارس  في  العربية  تدريس  وتحجيم  الرسمي،  النظام  عن  الديني  التعليم  فصل  إلى  ذلك 

 ."اعتمدتها الدولة، وتحويلها إلى تعليم هامشي أو "اختياري

إلى  ينُظر  وكان  للمراقبة،  وإخضاعها  المدارس  بتقنين  الاستعمارية  السلطات  قامت  كما 

المدارس العربية الدينية على أنها بيئة محتملة لنشر الوعي الديني والسياسي المناهض للاستعمار،  

 .مما جعلها هدفًا للتقييد والإقصاء من النظام التعليمي الوطني الناشئ آنذاك 

  



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 127-139 

 
135 

 

 سياسات التعليم الرباعي

اللغات   متعدد  تعليمياً  البريطانية نظامًا  السلطات  أقرّت  الاستعمارية،  التعليمية  السياسة  ضمن 

، والذي اعتمد أربع لغات رئيسية كلغة  (33)إبراهيم، د.ت، ص  "السياسة الرباعية"يعُرف باسم  

 :للتعليم في المؤسسات المختلفة، هي 

 .كلغة أولى ولغة رسمية للإدارة والتعليم الراقي والنخبوي :اللغة الإنجليزية (1

 .كلغة تعليم ابتدائي للملايويين، خصوصًا في القرى :اللغة الملايوية  (2

 .لمدارس المجتمع الصيني :اللغة الصينية (3

 .لمدارس الجالية الهندية في شبه الجزيرة :اللغة التاميلية )الهندية( (4

وقد تم تهميش اللغة العربية تمامًا ضمن هذا الإطار، حيث لم تدُرج ضمن اللغات المعترف بها  

رسمياً في التعليم النظامي، بل بقي تعليمها محصورًا في مؤسسات دينية أهلية مستقلة عن الدولة.  

ص من وهذا التوجه أدى إلى عزل العربية عن منظومة التعليم الرسمي، مما أضعف انتشارها، وقل

 .فرص تعلمها لدى الأجيال الجديدة من الطلاب الماليزيين

كما لم تكن المناهج الرسمية تراعي الجوانب الدينية أو الثقافية المرتبطة بالإسلام، مما  "

أدى إلى فجوة معرفية بين التعليم الحكومي والتعليم الديني، وعزز الانقسام بين التعليم العلماني  

. وقد انعكس هذا الوضع على مخرجات التعليم، حيث ( 41)إبراهيم، د.ت، ص  والتعليم الشرعي"

أصبح خريجو المدارس الدينية يعانون من قلة الاعتراف الرسمي، في حين تراجعت قدرة خريجي 

 .المدارس الحكومية على قراءة وفهم النصوص الدينية بلغتها الأصلية

 

 نتائج وتداعيات المرحلة 

كان من نتائج هذه السياسات الاستعمارية، وما تبعها من تغييرات لغوية وتعليمية، أن تراجعت 

العربية من كونها لغة دين وعلم وثقافة إلى مجرد لغة محصورة في أوساط ضيقة. ولم يعد تعلمها  

 يمثل أولوية لدى الدولة أو المجتمع، بل أصبحت محصورة في حلقات مغلقة ومعزولة عن التيار 

 .التعليمي العام

وقد أدى هذا التراجع إلى تراكم فجوة معرفية ولغوية، امتدت حتى ما بعد الاستقلال، مما تطلب 

جهودًا كبيرة لاحقًا لإعادة إحياء اللغة العربية وإدماجها في النظام التعليمي الرسمي، وهي الجهود  

 .التي ستتناولها الفصول التالية من هذا البحث

ورغم هذه التحديات، فإن إصرار العلماء والمجتمع المسلم على الحفاظ على العربية كلغة 

دينية وتعليمية أساسية، أسهم في بقائها على قيد الحياة، ولو بشكل محدود، طوال فترة الاستعمار، 



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 127-139 

 
136 

 

وهو ما شكّل القاعدة التي انطلقت منها النهضة التعليمية الحديثة للغة العربية في ماليزيا بعد  

 .الاستقلال

 

 (J-QAF) م إلى برنامج 1977من  –العودة الرسمية للعربية  المبحث الرابع:

 (SMKA) تأسيس المدارس الثانوية الدينية الوطنية 

مثلّت فترة السبعينيات نقطة تحوّل في مسار تعليم اللغة العربية في ماليزيا، وذلك في سياق جهود  

الوطنية   الهوية  وتعزيز  التعليم،  في  الإسلامية  القيم  إلى  الاعتبار  لإعادة  الاستقلال  بعد  الدولة 

مهمًا تمثلّ في تأسيس  م، أطلقت وزارة التعليم الماليزية مشروعًا  1977للملايويين المسلمين. وفي عام  

بـ اختصارًا  المعروفة  الوطنية،  الدينية  الثانوية   SMKA – Sekolah Menengah)المدارس 

Kebangsaan Agama). 

وقد جاء هذا المشروع استجابة لحاجة المجتمع إلى مؤسسات تعليمية تجمع بين التعليم "

الديني والتعليم الأكاديمي العام، وتسعى إلى تخريج جيل متمكن من العلوم الشرعية ومتفاعل في 

. كانت هذه المدارس داخلية في الغالب، توُفّر (Asmah, 1985)الوقت ذاته مع متطلبات العصر"  

بيئة تعليمية مكثفة، وتهدف إلى إعداد طلاب قادرين على مواصلة دراستهم في الجامعات الإسلامية  

 .داخل ماليزيا أو خارجها، ولا سيما في الجامعات العربية

تدُرّس كمادة   كانت  المدارس، حيث  الأساسية في هذه  المكونات  أحد  العربية  اللغة  شكلت 

رئيسية، تخُصص لها حصص أسبوعية منتظمة، وتسُتخدم كلغة وسيطة في تدريس بعض المواد 

الدينية مثل التفسير والحديث والفقه. كما استعانت الوزارة بمعلمين مؤهلين من خريجي الأزهر  

وجام تعليم  الشريف،  جودة  رفع  في  ساهم  ما  بماليزيا،  العالمية  الإسلامية  والجامعة  المدينة،  عة 

 .العربية في هذه المدارس

 

 دخول اللغة العربية كمادة رسمية في النظام التعليمي 

بدأت  "في نهاية التسعينيات، وضمن خطط وزارة التعليم لإدماج المواد الإسلامية في النظام العام،  

الأغلبية  ذات  المناطق  في  خاصةً  الوطنية،  الابتدائية  المدارس  بعض  في  تدريجياً  تدُرّس  العربية 

. وكان ذلك جزءًا من سياسة شاملة لتوسيع دائرة تعليم اللغة العربية (Asmah, 1985)الملايوية"  

 .لتشمل مراحل مبكرة، بعد أن كان تركيزها محصورًا سابقًا في المرحلة الثانوية والدينية

م، أصدرت وزارة التعليم قرارًا يجُيز تدريس مادة اللغة العربية في المدارس  1998وفي عام  

التعليمي  النظام  ضمن  العربية  إدماج  سبيل  في  رائدة  خطوة  اعتبُر  ما  وهو  الوطنية،  الابتدائية 



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 127-139 

 
137 

 

في البداية، كانت المادة اختيارية وتدُرّس في عدد محدود من المدارس، لكنها شكّلت أساسًا   .الرسمي

 .مهمًا للمرحلة التالية من التطوير

ورغم هذه الخطوة، إلا أن تعليم العربية في المرحلة الابتدائية ظل محدود التأثير، نظرًا لقلة  

الكوادر المؤهلة، وضعف الإشراف التربوي، وغياب بيئة تعليمية داعمة. الأمر الذي استدعى الحاجة 

وهو ما   إلى مشروع وطني متكامل لتطوير تعليم العربية وتعزيز حضورها منذ المراحل المبكرة،

    (J-QAF). تحقق لاحقًا من خلال برنامج

 

 2005سنة  J-QAF انطلاقة برنامج

عام   النطاق تحت مسمى 2005في  استراتيجياً واسع  برنامجًا  الماليزية  التعليم  أطلقت وزارة      م، 

(J-QAF) ،( 28، ص2023، وهو اختصار لمكونات البرنامج الأربعة )إبراهيم: 

•   Jawi  الحروف العربية في اللغة الملايوية 

•  Quran القرآن الكريم 

•  Arabic اللغة العربية 

•  Fardhu Ain  العلوم الدينية الأساسية 

جاء البرنامج كمبادرة من رئيس الوزراء آنذاك، عبد الله أحمد بدوي، الذي دعا إلى تعزيز القيم 

الإسلامية في التعليم الوطني، وإعادة دمج اللغة العربية في المناهج التربوية منذ الصفوف الأولى. 

الو  الابتدائية  المدارس  مستوى  على  تدريجياً  ليطُبقّ  بعناية  للبرنامج  خُطط  )إبراهيم،  وقد  طنية 

(، بدايةً من الصف الأول، مع تدريبه خاص للمعلمين، وإعداد كتب مدرسية حديثة،  34، ص  2023

 .وتطوير استراتيجيات تدريس مبتكرة

  (:57بعدة سمات، من أبرزها )إبراهيم، د.ت، ص J-QAF تميز برنامج

 .إدماج اللغة العربية كمادة إجبارية في المدارس الابتدائية الوطنية المختارة •

 .إعداد معلمين متخصصين من خلال برامج دبلوم وتدريب مكثف في معاهد المعلمين •

 .اعتماد وسائل تعليمية حديثة، بما في ذلك الوسائط التفاعلية والأنشطة الصفية •

تعزيز الربط بين اللغة العربية والتربية الدينية، لبناء تكامل بين المهارات اللغوية والمفاهيم  •

 .الإسلامية

حيث  من  ماليزيا،  في  العربية  اللغة  تعليم  في  نوعية  نقلة  إحداث  في  البرنامج  أسهم  وقد 

الانتشار والجودة، كما أثار اهتمام المجتمع المحلي بأهمية العربية في بناء الهوية الإسلامية وتعزيز 

 .الأداء الديني للطلاب



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 127-139 

 
138 

 

 نتائج وتقييم المرحلة 

م شهدت تحولًا جوهرياً في مكانة اللغة العربية  2005م إلى  1977يمكن القول إن الفترة الممتدة من  

في النظام التعليمي الماليزي. فبعد أن كانت معزولة في المدارس الدينية فقط، أصبحت مادة معترفًا 

 .رسميبها ضمن السياسة التعليمية الوطنية، ومكوناً أساسياً في التعليم الإسلامي ال 

بيئة   المؤسسي، وخلق  المستوى  العربية على  تعليم  لتوسيع  الطريق  التحول  هذا  مهّد  وقد 

النصوص   وفهم  الإسلامي  التراث  مع  التفاعل  على  قادرة  جديدة  أجيال  لتخريج  مؤهلة  تعليمية 

 .الشرعية بلغة القرآن، الأمر الذي يعزز من تماسك الهوية الدينية للمجتمع الماليزي في ظل العولمة

 

 خاتمة

تاريخي   العربية في ماليزيا عبر مسار  اللغة  البحث محاولة علمية لرصد تطوّر تعليم  يمثلّ هذا 

طويل، اتسم بتغيرات دينية وسياسية وتعليمية متعددة. وقد مر تعليم العربية في هذا البلد بعدة  

 مراحل متمايزة: 

العربية   • تعليم  ارتبط  حيث  الملايو،  أرخبيل  إلى  الإسلام  دخول  مع  الأولى  المرحلة  بدأت 

بالوظيفة الدينية، وتركّز في المساجد و"الفنادق" )الكتاتيب(، وانتشر بفضل جهود العلماء 

 المحليين والوافدين.

ثم جاءت المرحلة الثانية التي شهدت ازدهار المدارس الدينية التقليدية، وظهور المدارس  •

أكثر   بشكل  تدُرّس  العربية  أصبحت  حيث  والمحمدية،  والمشهور  الحامدية  مثل  العربية 

 تنظيمًا، وإن بقيت خارج إطار النظام الرسمي.

بتهميش  • تميزت  والتي  البريطاني،  الاستعمار  فترة  في  تمثلت  حرجة  مرحلة  ذلك  أعقبت 

متعمد للغة العربية، واستبعادها من النظام التعليمي الرسمي عبر تطبيق سياسة تعليمية  

 رباعية اللغات، مما أثر سلبًا على انتشار العربية ومكانتها. 

م مع تأسيس 1977ثم جاءت مرحلة العودة الرسمية للعربية بعد الاستقلال، بدءًا من عام   •

( الوطنية  الدينية  الثانوية  برنامج  SMKAالمدارس  إطلاق  إلى  وصولًا   ،)J-QAF   في

 م، والذي مثلّ نقلة نوعية في تدريس اللغة العربية ضمن المدارس الابتدائية الوطنية. 2005

ماليزيا،   في  العربية  اللغة  لتعليم  الراهن  الواقع  فهم  في  يسُهم  التاريخي  التطور  هذا  إن 

واستعمارية  وثقافية  دينية  عوامل  بين  معقد  تفاعل  نتاج  هو  اليوم  اللغة  وضع  أن  ويوضح 

وسياسات وطنية تعليمية. كما يبُرز أن تعليم اللغة العربية في ماليزيا لم يكن معزولًا عن السياق 

 سياسي، بل كان مرآة له.ال

 



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 127-139 

 
139 

 

REFERENCES 
 

: المراجع العربية   أولاا

العربية في ماليزيا 2023إبراهيم، مجدي حاج. ) اللغة  العالمي  (.  الملك سلمان  الرياض: مجمع   .

 للغة العربية. 

إضاءات على أهم الإنجازات الماليزية في نشر اللغة العربية. الجامعة   إبراهيم، مجدي حاج. )د.ت(.

 الإسلامية العالمية بماليزيا. 

( الأقصى. محمد ضياء  1985الحداد، علوي بن طاهر.  الشرق  الإسلام في  تاريخ  إلى  المدخل  م(. 

 .  1شهاب )محقق ومعلق(. المملكة العربية السعودية. جدة: عالم المعرفة. ط

 .القاهرة: دار الزهراء .م(. أطلس تاريخ الإسلام1987حسين، مؤنس. )

( حامد.  محمد  إبراهيم  والأوضاع  .( 2022سليمان،  النشأة  في  دراسة  الإسلامية:  ملقا  سلطنة 

 السياسية والتجارية. مجلة كلية الآداب، كلية دار العلوم، جامعة المنيا. 

 .مقال منشور على موقع عرب تايمز ا.شيك، عبد الرحمن. )د.ت(. تعليم اللغة العربية في ماليزي

 .(. أهمية لغة القرآن الكريم وانتشارها في ماليزيا2009عثمان محمد، عمر حسب الله رسول. )

 18. مجلة دراسات دعوية، الجامعة الإسلامية العالمية بماليزيا، العدد 

(. مسلمو ماليزيا بين الماضي والحاضر. رسالة ماجستير منشورة، 1993كيا، عبد الوهاب الحاج. ) 

 .كلية الدعوة الإسلامية، طرابلس، ليبيا 

 

  ثانياا: المراجع الأجنبية

Asmah Haji Omar. (1985). Language and Society in Malaysia. Kuala Lumpur: Dewan 

Bahasa dan Pustaka. 

Azra, Azyumardi. (2004). The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia: Networks of 

Malay–Indonesian and Middle Eastern 'Ulama' in the Seventeenth and Eighteenth 

Centuries. Honolulu: University of Hawaii Press.   

Razali, Amir al-Farisi & Zulkifli, Hafizah. (2023). “Kaedah Pengajaran Buta Huruf 

Jawi dan Huruf Hijaiyyah dalam Kalangan Pelajar Sekolah Menengah Harian.” 

Malaysian Journal for Islamic Studies, 7(1), 10–21. 

 


