
 

 

 
AFAQ LUGHAWIYYAH 
© PENERBIT UNIVERSITI SULTAN ZAINAL ABIDIN 
https://journal.unisza.edu.my/afaq 
e-ISSN: 2990-9007 

 

 

 
KOMUNIKASI NONVERBAL AL-QURAN (KNVQ) SEBAGAI MEDIUM 

PERANTARA BAGI WAHYU, DAKWAH DAN PEDAGOGI MODEN 
 

[QUR’ANIC NONVERBAL COMMUNICATION (KNVQ) AS AN 
INTERMEDIARY MEDIUM FOR REVELATION, DA‘WAH, AND 

MODERN PEDAGOGY]  
 

Mohd Ala-uddin Othman1, Mohd Hazli Yah @ Alias2, Che Mohd Zaid Yusuf3                         
& Muhammad Rusdi Ab Majid4 

 

1, 2Pusat Pengajian Bahasa Arab, Fakulti Bahasa dan Komunikasi, Universiti Sultan 
Zainal Abidin 

 

3Jabatan Bahasa dan Komunikasi, Pusat Pendidikan Asas dan Lanjutan (PPAL), 
Universiti Malaysia Terengganu 

 

4Jabatan Pendidikan Islam dan Moral, Institut Pendidikan Guru Kampus Dato' 
Razali Ismail 

 

Corresponding Author: mohdalauddin@unisza.edu.my 

 
 

Received: 10/7/2025 Accepted: 21/8/2025 Published: 31/8/2025 

 
Abstrak 

Kajian ini meneliti konsep Komunikasi Nonverbal al-Quran (KNVQ) sebagai satu bentuk 
komunikasi ilahi yang merentasi dimensi linguistik, spiritual, dan pendidikan. Berdasarkan 
analisis kandungan terhadap ayat-ayat al-Quran serta pandangan mufassir klasik seperti al-
Tabari, al-Zamakhshari, dan Ibn Kathir, kajian ini mendapati bahawa komunikasi nonverbal 
telah diinstitusikan oleh wahyu sebagai saluran mesej yang sah dan mendidik. Al-Quran 
bukan sekadar kitab verbal, tetapi juga mengandungi simbol, ekspresi, dan tindakan nonverbal 
yang berfungsi mendidik manusia tentang sabar, tawakal, dan nilai moral. Kajian ini 
mengenal pasti sepuluh kategori utama KNVQ yang terkandung dalam teks wahyu — iaitu 
penampilan fizikal (appearance), gerakan anggota (kinesics), ekspresi wajah (facial expression), kontak 
mata (oculesics), paralinguistik (vokalik), ruang dan jarak (proxemics), sentuhan (haptics), persekitaran 
(environmentics), bau (olfactics), dan masa (chronemics). Setiap kategori ini mengandungi mesej 
pendidikan, dakwah, dan tarbiah yang dapat diaplikasikan dalam konteks moden. 
Perbandingan dengan teori sarjana Barat seperti Mehrabian, Birdwhistell, dan Hall 
menunjukkan bahawa prinsip komunikasi nonverbal yang ditemui secara empirik pada abad 
ke-19 dan ke-20 sebenarnya telah lama dijelaskan dalam al-Quran lebih 1,400 tahun dahulu. 



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 270-289 

 
271 

 

Perbezaannya ialah, al-Quran menekankan dimensi spiritual dan moral sebagai teras mesej 
nonverbal, bukan sekadar fenomena psikologi atau linguistik. Hasil penyelidikan lanjutan 
melalui Modul Pedagogi Komunikasi Nonverbal al-Quran (MPKNVQ) membuktikan bahawa 
penerapan elemen KNVQ dalam proses pengajaran mampu meningkatkan sikap, motivasi, 
dan pencapaian pelajar. Guru yang mengintegrasikan mesej nonverbal seperti ekspresi wajah, 
nada suara, dan kontak mata berasaskan nilai Qurani didapati lebih berkesan dalam membina 
suasana pembelajaran berasaskan kasih sayang, fokus, dan penghormatan. Kesimpulannya, 
KNVQ berfungsi sebagai jambatan antara wahyu dan pedagogi moden. Ia bukan sahaja 
memperkayakan teori komunikasi Islam, malah menawarkan kerangka pendidikan holistik 
yang menggabungkan aspek rohani, emosi, dan intelektual. Kajian ini mencadangkan agar 
elemen KNVQ diintegrasikan secara formal dalam kurikulum bahasa Arab, pendidikan Islam, 
dan latihan kepimpinan bagi membina generasi pendidik dan pendakwah yang 
berkomunikasi dengan hikmah, empati, dan adab Qurani. 
 

Kata kunci: Komunikasi Nonverbal al-Quran (KNVQ), pedagogi Islam, dakwah dan tarbiah, 
Modul MPKNVQ, wahyu dan pendidikan moden 

 

Abstract 

This study examines the concept of Qur’anic Nonverbal Communication (KNVQ) as a form of divine 
communication that transcends linguistic, spiritual, and educational dimensions. Based on content 
analysis of Qur’anic verses and the views of classical exegetes such as al-Tabari, al-Zamakhshari, and 
Ibn Kathir, the study finds that nonverbal communication has been institutionalised by revelation as a 
legitimate and instructive channel of messaging. The Qur’an is not merely a verbal text; it also contains 
symbols, expressions, and nonverbal actions that educate humankind about patience, reliance on God, 
and moral values. The study identifies ten major categories of KNVQ embedded within the Qur’anic 
text—physical appearance (appearance), bodily movements (kinesics), facial expressions, eye contact 
(oculesics), paralanguage (vocalics), space and distance (proxemics), touch (haptics), environment 
(environmentics), smell (olfactics), and time (chronemics). Each of these categories carries educational, 
da‘wah, and pedagogical messages that can be applied in contemporary contexts. A comparison with 
Western theories by scholars such as Mehrabian, Birdwhistell, and Hall shows that the principles of 
nonverbal communication empirically identified in the 19th and 20th centuries had in fact been 
articulated in the Qur’an more than 1,400 years earlier. The difference lies in the Qur’an’s emphasis on 
spiritual and moral dimensions as the essence of nonverbal messages, rather than merely psychological 
or linguistic phenomena. Further research through the Qur’anic Nonverbal Communication Pedagogy 
Module (MPKNVQ) demonstrates that integrating KNVQ elements into teaching enhances students’ 
attitudes, motivation, and achievement. Teachers who adopt nonverbal messages such as facial 
expressions, vocal tone, and eye contact grounded in Qur’anic values are found to be more effective in 
cultivating a learning environment characterised by compassion, focus, and respect. In conclusion, 
KNVQ serves as a bridge between revelation and modern pedagogy. It not only enriches Islamic 
communication theory but also offers a holistic educational framework that integrates spiritual, 
emotional, and intellectual dimensions. The study recommends that KNVQ elements be formally 
incorporated into the curriculum of Arabic language education, Islamic studies, and leadership training 
to develop a generation of educators and da‘wah practitioners who communicate with wisdom, empathy, 
and Qur’anic adab. 
 

Keywords: Qur’anic Nonverbal Communication (KNVQ), Islamic pedagogy, da‘wah and tarbiyah, 
MPKNVQ Module, revelation and modern education 

 
 



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 270-289 

 
272 

 

 

PENDAHULUAN  

Definisi Komunikasi Nonverbal  

Komunikasi pada hakikatnya adalah fitrah manusia yang tidak dapat dipisahkan 
daripada kehidupan sehari-hari. Sejak kelahiran, manusia sudah berkomunikasi 
bukan dengan kata-kata, tetapi dengan tangisan, gerakan tubuh, dan ekspresi wajah. 
Semua ini merupakan bentuk komunikasi nonverbal yang wujud lebih awal daripada 
komunikasi verbal. Oleh itu, komunikasi nonverbal boleh dianggap sebagai asas 
pertama interaksi manusia sebelum berkembang kepada penggunaan bahasa lisan 
dan tulisan. 

Secara umum, komunikasi didefinisikan sebagai suatu proses penyampaian 
maklumat, idea, nilai atau perasaan daripada satu pihak kepada pihak yang lain 
melalui saluran tertentu untuk mencapai kefahaman bersama. Para sarjana 
membahagikan komunikasi kepada dua bentuk utama: Komunikasi verbal, iaitu 
penyampaian mesej melalui perkataan bertulis atau lisan. Komunikasi nonverbal, iaitu 
penyampaian mesej tanpa perkataan, sebaliknya melalui bahasa badan, gerakan, 
ekspresi wajah, nada suara, jarak ruang, persekitaran, dan pelbagai simbol lain. 

 

Definisi oleh Sarjana Barat 

Sarjana Barat memberikan definisi yang pelbagai tentang komunikasi nonverbal, 
antaranya: 

1) Eaves & Leathers, (2017) mendefinisikan komunikasi nonverbal sebagai "semua 
tingkah laku, selain perkataan, yang digunakan dalam interaksi untuk 
menyampaikan makna sosial." 

2) Hall et al., (2019) menyatakan bahawa komunikasi nonverbal ialah sebarang 
bentuk mesej yang disampaikan tanpa menggunakan kata-kata, sama ada 
dalam bentuk sedar atau tidak sedar. 

3) Payrató, (2009) mengemukakan teori yang masyhur bahawa hanya 7% mesej 
komunikasi disampaikan melalui kata-kata, 38% melalui nada suara, dan 55% 
melalui ekspresi wajah. Teori ini menunjukkan bahawa komunikasi nonverbal 
lebih dominan berbanding komunikasi verbal dalam menyampaikan makna 
dan emosi. 

 

Definisi oleh Sarjana Islam 

Sarjana Islam juga menekankan bahawa komunikasi nonverbal adalah sebahagian 
daripada sunnatullah dalam interaksi manusia. Leaman, (2022)dalam tafsirnya sering 
menyinggung bagaimana ekspresi wajah, simbol tubuh, dan keadaan emosi yang 
digambarkan dalam ayat al-Quran membawa mesej tersirat. Sebagai contoh, ekspresi 
wajah Nabi Ya‘qub dalam Surah Yusuf ayat 84 – ketika baginda menangis hingga 
matanya buta – adalah bentuk mesej nonverbal yang menggambarkan kesedihan 
mendalam tanpa perlu penjelasan kata-kata. 



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 270-289 

 
273 

 

 

Widigdo & Zakaria, (2021) pula mengklasifikasikan bentuk komunikasi wahyu 
kepada dua kategori besar: verbal dan nonverbal. Dalam kategori nonverbal, beliau 
memasukkan komunikasi berbentuk inspirasi, fenomena alam semula jadi, dan 
fenomena sejarah. Semua bentuk ini tidak melibatkan dialog atau ucapan, tetapi ia 
memberi mesej mendalam kepada manusia yang berfikir. 

Selain itu, dalam tradisi Islam, isyarat tubuh dan ekspresi juga diiktiraf sebagai 
medium komunikasi yang sah. Misalnya, dalam hadis riwayat al-Bukhari, Rasulullah 
SAW pernah menjawab pertanyaan seorang sahabat hanya dengan mengangkat jari 
ke langit, sebagai isyarat bahawa Allah Yang Maha Esa adalah saksi. Ini jelas 
menunjukkan bahawa mesej nonverbal boleh menggantikan perkataan, malah 
kadangkala lebih kuat daripada ungkapan lisan. 

 

CIRI-CIRI KOMUNIKASI NONVERBAL 

Berdasarkan sintesis pandangan sarjana, komunikasi nonverbal mempunyai beberapa 
ciri: 

1) Universal – dapat difahami oleh semua manusia tanpa perlu bahasa khusus 
(contoh: senyuman tanda kegembiraan, air mata tanda kesedihan). 

2) Lebih awal daripada bahasa – bayi berkomunikasi melalui tangisan dan 
ekspresi sebelum boleh bertutur. 

3) Mengiringi komunikasi verbal – ia boleh menguatkan, memperjelas, atau 
bahkan bertentangan dengan mesej lisan. 

4) Kadang-kala lebih berkesan – emosi seperti marah, gembira, atau takut lebih 
mudah ditonjolkan melalui ekspresi wajah dan gerak tubuh berbanding 
perkataan. 

5) Boleh sedar atau tidak sedar – ada mesej nonverbal yang disengajakan (contoh: 
berjabat tangan), dan ada yang berlaku tanpa disedari (contoh: perubahan nada 
suara kerana gugup). 

 

KEPENTINGAN DALAM KEHIDUPAN DAN PENDIDIKAN 

Komunikasi nonverbal bukan sekadar aspek sosial, bahkan memainkan peranan 
penting dalam pendidikan. Ismail et al., (2020) mendapati guru yang menggunakan 
bahasa badan dan ekspresi wajah dapat menarik perhatian pelajar serta meningkatkan 
kefahaman mereka terhadap isi pelajaran. Wu & Othman, (2025) pula menegaskan 
bahawa penggabungan komunikasi verbal dan nonverbal menjadikan pengajaran lebih 
berkesan. 

Dalam perspektif Islam, hal ini juga bertepatan dengan kaedah dakwah 
Rasulullah SAW yang bukan hanya melalui kata-kata, tetapi juga melalui akhlak, 
ekspresi wajah, dan isyarat tubuh. Senyuman baginda, kelembutan sentuhan, dan 
kesungguhan dalam gerak tubuh adalah mesej nonverbal yang berkesan memikat hati 
para sahabat dan masyarakat sekeliling. 

 



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 270-289 

 
274 

 

 

DALIL AL-QURAN TENTANG NONVERBAL 

Al-Quran mengiktiraf komunikasi nonverbal sebagai saluran mesej yang sah. Beberapa 
contoh jelas ialah: 

1) Maryam:26 – Maryam diperintahkan untuk berpuasa daripada bercakap, 
hanya berkomunikasi dengan isyarat. 

2) Yusuf:84 – ekspresi wajah Nabi Ya‘qub yang menggambarkan kesedihan 
mendalam. 

3) al-A‘raf:107 – Nabi Musa melempar tongkat, suatu aksi nonverbal yang 
membawa makna mukjizat. 

 

Kesemua ayat ini membuktikan bahawa komunikasi nonverbal bukan sahaja realiti 
sosial, malah sebahagian daripada metode komunikasi ilahi dalam al-Quran 

 

KEPENTINGAN KOMUNIKASI NONVERBAL 

Komunikasi nonverbal memainkan peranan yang amat besar dalam kehidupan 
manusia kerana ia mendahului komunikasi verbal dan menjadi asas interaksi sejak 
lahir. Bayi, misalnya, belum mampu bercakap, tetapi mampu menyampaikan mesej 
melalui tangisan, gerakan tangan, atau ekspresi wajah. Dari sini dapat dilihat bahawa 
komunikasi nonverbal adalah fitrah manusiawi yang bersifat semula jadi, universal, 
dan mendahului bahasa lisan. 

 

1) Memperjelas dan Menguatkan Mesej Verbal 

Komunikasi nonverbal berfungsi sebagai penguat atau pelengkap kepada mesej verbal. 
Apabila seseorang bercakap sambil menggunakan gerak tangan, ekspresi wajah, atau 
nada suara yang sesuai, mesej yang disampaikan akan lebih jelas. Sebaliknya, jika 
mesej verbal dan nonverbal bercanggah, penerima biasanya lebih mempercayai mesej 
nonverbal. Sebagai contoh, ucapan "saya gembira" dengan wajah muram akan 
menimbulkan keraguan. Sarjana komunikasi seperti Bonoma & Felder, (1977) 
menekankan bahawa tingkah laku nonverbal mempunyai tatabahasa tersendiri, sama 
seperti bahasa verbal. Hal ini menunjukkan bahawa manusia menilai kredibiliti mesej 
bukan sekadar melalui kata-kata, tetapi melalui gerak tubuh yang menyertainya. 

 

2) Saluran Emosi yang Utama 

Emosi manusia lebih mudah difahami melalui komunikasi nonverbal. Rasa gembira 
terpancar melalui senyuman, rasa sedih melalui tangisan, dan rasa marah melalui 
nada suara yang tinggi. Bahkan dalam banyak keadaan, seseorang tidak memerlukan 
kata-kata untuk menyatakan emosinya. 

Dalam tradisi Islam, Rasulullah SAW dikenali dengan senyumannya yang 
penuh makna. Hadis riwayat al-Tirmizi menyatakan: "Senyumanmu terhadap 



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 270-289 

 
275 

 

saudaramu adalah sedekah." Ini menunjukkan bahawa ekspresi wajah yang positif 
dapat memberi kesan yang besar tanpa perlu ucapan. 

 

3) Membentuk Persepsi Sosial dan Budaya 

Komunikasi nonverbal juga berfungsi membentuk identiti sosial dan budaya. Cara 
berpakaian, postur tubuh, jarak fizikal, dan simbol persekitaran memberikan 
maklumat tentang status, latar belakang, dan identiti seseorang.  Contohnya, dalam 
budaya Islam, pemakaian hijab atau jubah bukan sekadar pakaian tetapi mesej 
nonverbal yang melambangkan identiti, nilai, dan kepatuhan terhadap syariat. Begitu 
juga, dalam konteks kepimpinan, sikap tubuh yang berwibawa akan meningkatkan 
kewibawaan seorang pemimpin di mata masyarakat. 

 

4) Asas Hubungan Interpersonal, Pendidikan, dan Kepimpinan 

Dalam interaksi interpersonal, komunikasi nonverbal memainkan peranan penting 
dalam membina kepercayaan. Kontak mata yang konsisten, nada suara yang 
meyakinkan, dan ekspresi wajah yang jujur membantu mengukuhkan hubungan. 
Dalam pendidikan, Peng et al., (2022) mendapati bahawa guru yang menggunakan 
bahasa badan dan ekspresi wajah dapat meningkatkan kefahaman pelajar. Kajian lain 
Ghafar & Hemn Mohammed Ali, (2023) menunjukkan bahawa penggabungan 
komunikasi verbal dan nonverbal secara serentak menjadikan pengajaran lebih 
berkesan. 

Dalam kepimpinan pula, komunikasi nonverbal sering menentukan sejauh 
mana pengikut yakin terhadap pemimpinnya. Rasulullah SAW sendiri 
mempraktikkan komunikasi nonverbal dalam kepimpinan baginda: wajah yang 
berseri, bahasa tubuh yang penuh kasih, dan sentuhan yang menenangkan menjadi 
sumber inspirasi para sahabat. 

 

5) Nilai Dakwah dan Spiritual 

Dari sudut dakwah, komunikasi nonverbal berfungsi menyampaikan mesej Islam 
dengan cara yang lebih halus dan mendalam. Akhlak yang baik, senyuman, dan 
ekspresi wajah yang lembut adalah mesej nonverbal yang menjadi hujah lebih kuat 
daripada kata-kata. 

Dalam sebuah hadis, Rasulullah SAW pernah berdiam diri tetapi wajah 
baginda berubah kerana tidak setuju dengan sesuatu perbuatan. Sahabat memahami 
mesej tersebut walaupun baginda tidak mengucapkan sepatah kata. Ini membuktikan 
bahawa komunikasi nonverbal boleh menjadi medium dakwah yang efektif. 

 

KEDUDUKAN NONVERBAL DALAM AL-QURAN 

Al-Quran bukan sahaja kitab wahyu berbentuk verbal, tetapi juga kaya dengan simbol, 
kisah, dan gambaran nonverbal yang membawa mesej pendidikan dan tarbiah. 
Menurut Ahmad, (2003), sebanyak 4,480 ayat atau 72% daripada keseluruhan 6,236 



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 270-289 

 
276 

 

ayat al-Quran mempunyai elemen komunikasi nonverbal, sama ada secara langsung 
atau tersirat. Ini menunjukkan bahawa Allah SWT meletakkan komunikasi nonverbal 
pada kedudukan yang tinggi dalam penyampaian mesej wahyu. 

 

1) Nonverbal Sebagai Kaedah Wahyu 

Allah SWT menggunakan nonverbal sebagai sebahagian daripada komunikasi wahyu. 
Hal ini dapat dilihat dalam tiga bentuk utama (Mohd Farid Mohd Sharif, 2009): 

a) Inspirasi (ilham) – seperti wahyu kepada ibu Nabi Musa untuk menghanyutkan 
anaknya ke dalam sungai (al-Qasas:7). 

b) Fenomena alam – tanda-tanda kebesaran Allah melalui langit, bumi, gunung dan 
laut. 

c) Fenomena sejarah – kisah umat terdahulu yang sarat dengan simbol nonverbal untuk 
dijadikan pengajaran. 

 

2) Contoh Ayat Nonverbal dalam Al-Quran 

a) Ekspresi wajah – Nabi Ya‘qub menangis hingga matanya buta kerana kesedihan 
mendalam (Yusuf:84). Ayat ini menggambarkan kesedihan luar biasa tanpa perlu 
huraian kata-kata. 

b) Isyarat tubuh – Maryam diperintahkan berpuasa daripada bercakap, hanya 
berkomunikasi melalui isyarat kepada anaknya Isa (‘alayhissalam) (Maryam:26-29). 
Diam Maryam adalah mesej nonverbal yang membawa makna kepatuhan. 

c) Gerakan anggota – Nabi Musa melempar tongkat yang bertukar menjadi ular (al-
A‘raf:107). Suatu aksi nonverbal yang menjadi bukti mukjizat dan menumbangkan 
hujah Firaun. 

d) Simbol masa – Nabi Yunus berada dalam perut ikan selama beberapa malam (as-
Saffat:139-144). Masa yang dilalui itu menjadi simbol ujian, kesabaran, dan doa. 

 

3) Nonverbal Sebagai Pedagogi Qurani 

Kedudukan komunikasi nonverbal dalam al-Quran juga dapat difahami dalam konteks 
pendidikan. Setiap gambaran nonverbal bukan sekadar naratif sejarah, tetapi berfungsi 
sebagai pedagogi Qurani: 

a) Membantu manusia memahami emosi dan perasaan para nabi. 

b) Memberi simbol yang mudah difahami oleh masyarakat sepanjang zaman. 

c) Mendidik manusia supaya menilai mesej di sebalik tanda, bukan sekadar lafaz. 

Contohnya, kisah Ya‘qub yang sabar (Yusuf:84) mengajar manusia bahawa kesedihan 
dan doa dalam diam adalah mesej pendidikan rohani. Kisah Maryam yang berdiam 
diri pula mengajar nilai tawakal dan kepatuhan mutlak kepada perintah Allah 
walaupun dalam keadaan fitnah. 



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 270-289 

 
277 

 

4) Nonverbal Sebagai Sumber Hukum dan Dakwah 

Sebahagian sarjana tafsir seperti Al-Zamakhshari dan Al-Suyuti menafsirkan isyarat, 
ekspresi, dan simbol yang disebut dalam al-Quran sebagai hujah syar‘i. Misalnya, 
isyarat Maryam dalam Surah Maryam menjadi dalil bahawa diam atau isyarat boleh 
menggantikan ucapan dalam situasi tertentu.   Dari sudut dakwah pula, al-Quran 
menunjukkan bahawa mesej nonverbal kadang lebih berkesan daripada hujah lisan. 
Mukjizat Nabi Musa dengan tongkatnya, atau mukjizat Isa yang masih bayi berbicara, 
adalah mesej nonverbal yang menumbangkan hujah lawan dengan penuh 
meyakinkan. 

 

KAJIAN NONVERBAL OLEH CENDEKIAWAN ISLAM 

Kajian tentang komunikasi nonverbal bukanlah sesuatu yang asing dalam tradisi 
keilmuan Islam. Walaupun istilah moden seperti nonverbal communication atau body 
language belum wujud dalam khazanah klasik, namun kandungannya telah lama 
disentuh dalam tafsir, hadis, dan ilmu-ilmu lain seperti fiqh, balaghah, serta falsafah. 
Para ulama dan cendekiawan Islam memberi perhatian serius terhadap simbol, 
ekspresi, dan gerakan tubuh yang disebut dalam al-Quran dan Sunnah, kerana ia 
dianggap sebahagian daripada mesej ilahi yang mendidik manusia. 

 

1) Ulama Tafsir Klasik 

Para mufassir klasik terkenal seperti al-Tabari, al-Zamakhshari, al-Razi, al-Suyuti, dan 
Ibn Kathir telah menyinggung kepentingan komunikasi nonverbal dalam penafsiran 
mereka. 

a) As-Sayuti, (2003) dalam al-Itqan fi ‘Ulum al-Qur’an menegaskan bahawa 
penguasaan bahasa Arab dalam pelbagai bentuknya – termasuk kiasan, isyarat, 
dan simbol nonverbal – adalah syarat penting untuk memahami tafsir. Menurut 
beliau, banyak ayat al-Quran menggunakan gambaran tubuh, perasaan, dan 
ekspresi wajah sebagai metode pengajaran. Sebagai contoh, kisah Nabi Ya‘qub 
yang menangis hingga matanya buta (Yusuf:84) tidak boleh difahami sekadar 
naratif emosi, tetapi sebagai bentuk komunikasi nonverbal yang mendidik 
tentang sabar dan tawakal. 

 

b) Al-Zamakhshari, (2009) dalam al-Kashshaf pula terkenal dengan penekanan 
terhadap aspek balaghah dan keindahan bahasa. Beliau sering menyoroti gaya 
bahasa yang menggambarkan peristiwa nonverbal, seperti pergerakan tongkat 
Nabi Musa yang bertukar menjadi ular (al-A‘raf:107). Menurut beliau, simbol 
nonverbal ini adalah bukti retorik Qurani yang menekankan kehebatan 
mukjizat berbanding hujah lisan. 

 

c) Ibn Kathir, (2000) dalam tafsirnya banyak mengaitkan isyarat tubuh para nabi 
dengan mesej dakwah. Misalnya, ketika Maryam menunjuk kepada anaknya 
Isa (‘alayhissalam) tanpa berkata-kata (Maryam:26-29), Ibn Kathir menegaskan 



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 270-289 

 
278 

 

bahawa tindakan diam ini adalah bukti kepatuhan terhadap perintah Allah 
serta menunjukkan bahawa mesej nonverbal boleh menggantikan komunikasi 
verbal dalam situasi tertentu. 

 

Para mufassir klasik ini membuktikan bahawa komunikasi nonverbal bukan 
sekadar elemen sampingan, sebaliknya ia diangkat sebagai manhaj tarbawi 
(metodologi pendidikan) dalam al-Quran. 

 

2) Ilmuwan Islam dan Nonverbal 

Selain mufassir, ilmuwan Islam dari disiplin lain juga memberi perhatian kepada 
aspek nonverbal, sama ada dalam konteks budaya, hukum, atau falsafah. 

a) Ibn Khaldun, (2005) dalam al-Muqaddimah menekankan bahawa ekspresi, 
bahasa badan, dan gaya hidup adalah sebahagian daripada peradaban 
manusia. Beliau melihat komunikasi nonverbal sebagai cerminan budaya, di 
mana gerakan tubuh dan ekspresi tertentu membawa makna simbolik yang 
difahami masyarakat. Misalnya, cara berpakaian atau sikap tubuh dapat 
menunjukkan status sosial dan kedudukan politik seseorang. 

 

b) Ibn Taymiyyah, (2004) menekankan bahawa bahasa Arab bukan hanya terdiri 
daripada perkataan, tetapi juga melibatkan simbol dan makna tersirat. Dalam 
pandangan beliau, memahami teks syarak memerlukan kefahaman terhadap 
gaya nonverbal yang terkandung di dalamnya, kerana ia memberi konteks 
kepada lafaz. 

 

c) Al-Shatibi, (1997) dalam al-Muwafaqat menegaskan bahawa seorang mujtahid 
bukan sahaja perlu menguasai bahasa Arab secara verbal, tetapi juga 
memahami gaya komunikasi yang melibatkan ekspresi dan kiasan. Beliau 
melihat bahawa mesej syariat tidak hanya disampaikan dalam bentuk lafaz 
literal, tetapi juga melalui lambang, perbuatan, dan isyarat yang bersifat 
nonverbal. 

 

Pandangan para ilmuwan ini memperlihatkan bahawa komunikasi nonverbal 
telah diiktiraf sebagai sebahagian daripada maqasid al-shariah (tujuan syariat) kerana 
ia membantu manusia memahami maksud wahyu secara menyeluruh. 

 

3) Kajian Kontemporari 

Dalam era moden, para sarjana Islam turut mengkaji komunikasi nonverbal dengan 
lebih sistematik menggunakan pendekatan saintifik dan interdisiplin. 

a) Ahmad, (2003) mendapati bahawa daripada 6,236 ayat al-Quran, sebanyak 
4,480 ayat (72%) berkait dengan elemen komunikasi nonverbal. Kajian ini 



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 270-289 

 
279 

 

membuktikan bahawa al-Quran amat kaya dengan mesej nonverbal, sama ada 
melalui kisah, simbol, atau peristiwa. 

 

b) Yusuf, (2025) mengkaji penggunaan istilah bahasa badan dalam al-Quran dan 
menyimpulkan bahawa ia adalah medium komunikasi yang penting. Beliau 
menekankan bahawa isyarat tubuh dan ekspresi wajah bukan sahaja 
melengkapkan mesej verbal, tetapi juga kadangkala lebih jelas dan berkesan. 

 

c) Ala-Uddin, (2016) mengklasifikasikan komunikasi nonverbal wahyu kepada 
tiga bentuk: 

i) Inspirasi (ilham) seperti wahyu kepada ibu Nabi Musa (al-Qasas:7). 

ii)  Fenomena alam seperti penciptaan langit dan bumi yang menjadi tanda 
kekuasaan Allah. 

iii) Fenomena sejarah seperti kisah umat terdahulu yang sarat dengan 
simbol nonverbal. 

 

Kajian-kajian ini menunjukkan kesinambungan daripada warisan klasik 
kepada analisis moden. Para sarjana kontemporari tidak hanya melihat komunikasi 
nonverbal sebagai elemen linguistik, tetapi juga sebagai pendekatan dakwah, 
psikologi, dan pedagogi. 

Dari penilaian terhadap pandangan mufassir klasik, ilmuwan Islam, dan 
sarjana kontemporari, dapat dirumuskan bahawa komunikasi nonverbal diiktiraf 
sebagai komponen penting dalam wahyu. Ia bukan sekadar unsur sampingan, tetapi 
sebahagian daripada metodologi al-Quran untuk mendidik manusia. Para mufassir 
klasik menekankan kepentingannya dalam tafsir, ilmuwan Islam melihatnya sebagai 
unsur budaya dan syariat, manakala sarjana kontemporari mengkaji dengan 
metodologi saintifik moden. Ketiga-tiga aliran ini membuktikan bahawa komunikasi 
nonverbal adalah bahasa universal wahyu yang perlu diteliti dan diaplikasikan dalam 
konteks pendidikan, dakwah, dan kehidupan moden. 

 

KAJIAN NONVERBAL OLEH CENDEKIAWAN BARAT 

Kajian tentang komunikasi nonverbal di Barat berkembang secara pesat seiring dengan 
perkembangan ilmu linguistik, antropologi, psikologi, dan pendidikan moden. 
Walaupun istilah "komunikasi nonverbal" dianggap relatif baru dalam wacana 
akademik, kajian-kajian awal telah memperlihatkan kesedaran bahawa manusia tidak 
hanya berkomunikasi dengan kata-kata, tetapi juga dengan tubuh, ekspresi, ruang, 
masa, dan simbol-simbol lain. 

Dalam disiplin moden, komunikasi nonverbal mula mendapat perhatian serius 
pada abad ke-19 dan ke-20, apabila para sarjana menyedari bahawa tingkah laku 
nonverbal memainkan peranan yang signifikan dalam membentuk makna sosial, 
identiti budaya, serta kesan psikologi terhadap individu dan masyarakat. 



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 270-289 

 
280 

 

 

1) Perkembangan Awal 

Pada abad ke-19, kajian linguistik memberi fokus kepada bahasa lisan dan tulisan, 
namun ahli antropologi dan psikologi mula menekankan kepentingan simbol tubuh 
dan ekspresi wajah. Darwin, (1872), misalnya, dalam bukunya The Expression of the 
Emotions in Man and Animals menegaskan bahawa ekspresi emosi adalah universal dan 
diwarisi secara biologi. Kajian Darwin ini membuka ruang luas kepada kajian 
nonverbal dalam psikologi moden. 

Pada abad ke-20, minat terhadap komunikasi nonverbal meningkat seiring 
dengan perkembangan bidang antropologi linguistik. Tokoh seperti Winkin, (2022) 
memperkenalkan konsep kinesics, iaitu kajian tentang pergerakan tubuh dan ekspresi 
wajah sebagai satu bentuk bahasa dengan "tatabahasa" tersendiri. Birdwhistell 
menegaskan bahawa manusia tidak boleh "tidak berkomunikasi", kerana setiap 
gerakan tubuh membawa makna tersirat. 

Ilmuan lain seperti E. T. Hall et al., (1968) memperkenalkan konsep proxemics, 
iaitu kajian tentang penggunaan ruang dalam komunikasi. Beliau mendapati bahawa 
budaya yang berbeza mempunyai "jarak peribadi" yang berbeza, yang memberi kesan 
besar kepada interaksi sosial. Selain itu, bidang paralinguistik muncul untuk mengkaji 
aspek suara bukan kata seperti nada, intonasi, kelajuan pertuturan, dan jeda. 
Kesemuanya dianggap sebagai elemen penting komunikasi nonverbal. 

Ringkasnya, kajian awal ini menunjukkan bahawa disiplin komunikasi di Barat 
mula bergerak daripada fokus semata-mata pada bahasa verbal kepada kesedaran 
bahawa bahasa badan, ekspresi wajah, intonasi suara, dan penggunaan ruang adalah 
sama penting, malah kadang lebih berpengaruh dalam menyampaikan mesej. 

 

2) Teori dan Sumbangan Utama 

Beberapa teori utama muncul hasil daripada penyelidikan mendalam cendekiawan 
Barat dalam bidang komunikasi nonverbal: 

 

a) Mehrabian, (2017) 

Mehrabian memperkenalkan teori terkenal 7-38-55, yang menyatakan bahawa 
hanya 7% makna komunikasi disampaikan melalui kata-kata, 38% melalui nada suara, 
dan 55% melalui ekspresi wajah. Teori ini sering digunakan untuk menjelaskan 
dominasi nonverbal dalam menyampaikan mesej, khususnya dalam menyatakan 
emosi dan sikap. Walaupun teori ini kemudian dikritik kerana hanya sesuai dalam 
konteks tertentu (komunikasi emosi), namun ia tetap menjadi rujukan penting. 

 

b) Patterson & Quadflieg, (2016) 

McAuley menekankan bahawa makna boleh dipindahkan tanpa menggunakan 
kata-kata, melalui gerakan tubuh, ekspresi wajah, dan simbol lain. Menurut beliau, 



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 270-289 

 
281 

 

komunikasi nonverbal lebih cepat difahami kerana ia berhubungan langsung dengan 
emosi manusia, tanpa memerlukan proses pemikiran kompleks seperti bahasa verbal. 

 

c) Williams (2008) dan Bani Yunus (2007) 

Kedua-dua sarjana ini menekankan keberkesanan komunikasi nonverbal yang 
dianggarkan lima kali ganda lebih kuat daripada komunikasi verbal. Mereka 
menunjukkan bahawa mesej nonverbal mampu menembusi batas bahasa, budaya, dan 
sempadan geografi, menjadikannya bahasa yang bersifat universal. 

 

d) E. T. Hall et al., (1968) – Proxemics 

Hall membahagikan jarak komunikasi kepada empat tahap: intim, peribadi, sosial, 
dan awam. Teori ini membantu menjelaskan bagaimana jarak fizikal mempengaruhi 
tahap keselesaan dan kepercayaan dalam komunikasi. 

 

e) Winkin, (2022) – Kinesics 

Birdwhistell menekankan bahawa pergerakan tubuh mempunyai sistem makna 
tersendiri, sama seperti bahasa lisan. Ini termasuk ekspresi wajah, gerakan tangan, 
postur, dan orientasi tubuh. 

 

Kesemua teori ini membuktikan bahawa sarjana Barat meletakkan komunikasi 
nonverbal sebagai komponen utama dalam interaksi sosial, bukan sekadar pelengkap 
komunikasi verbal. 

 

3) Aplikasi Dalam Pendidikan dan Sosial 

Kajian Barat menunjukkan bahawa komunikasi nonverbal mempunyai kesan yang 
besar dalam pendidikan, hubungan interpersonal, dan pembentukan masyarakat. 

a) Dalam Pendidikan, Kajian Wu & Othman, (2025) mendapati bahawa guru yang 
menggunakan ekspresi wajah, gerakan tangan, dan bahasa badan lebih mudah 
difahami pelajar berbanding mereka yang hanya bergantung kepada kata-kata. 
Ghafar & Hemn Mohammed Ali, (2023) menegaskan bahawa penggabungan 
komunikasi verbal dan nonverbal menghasilkan pengajaran yang lebih berkesan, 
kerana mesej menjadi lebih jelas dan menarik. Guru yang berkesan biasanya 
mengawal kontak mata, nada suara, jarak dengan pelajar, serta ekspresi wajah 
– elemen yang selari dengan teori proxemics, paralinguistik, dan kinesics. 

b) Dalam Hubungan Sosial Komunikasi nonverbal membantu membina 
kepercayaan antara individu. Misalnya, senyuman atau genggaman tangan 
yang tulus dapat menzahirkan keikhlasan lebih daripada ucapan. Dalam 
konteks kepimpinan, postur tubuh yang tegap, pandangan mata yang yakin, 
dan ekspresi wajah yang tenang meningkatkan kredibiliti seorang pemimpin 
di mata masyarakat. Nonverbal juga berperanan dalam pembentukan imej 



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 270-289 

 
282 

 

sosial, contohnya cara berpakaian dan penampilan yang melambangkan 
identiti dan status. 

c) Hubungan dengan Teori Komunikasi Barat, Proxemics E. T. Hall et al., (1968) 
Guru atau pemimpin yang menjaga jarak sesuai dengan audien akan lebih 
dihormati. Vokalik (Paralinguistik): Nada suara, intonasi, dan tempo berucap 
sangat mempengaruhi penerimaan mesej. Haptik (Sentuhan): Dalam budaya 
tertentu, sentuhan ringan seperti berjabat tangan atau menepuk bahu memberi 
kesan positif dalam membina hubungan. 

 

Kesemua dapatan ini mengukuhkan pandangan bahawa komunikasi nonverbal 
adalah instrumen penting dalam membentuk tingkah laku, membina motivasi, dan 
menanamkan keyakinan dalam kalangan pelajar serta masyarakat umum. Kajian 
Barat mengenai komunikasi nonverbal berkembang daripada pemerhatian biologi 
(Darwin), antropologi (Birdwhistell, Hall), psikologi (Mehrabian, McAuley), hingga 
kepada aplikasi pendidikan dan sosial (Juliana Othman, Nor Shafrin Ahmad). Secara 
keseluruhan, sarjana Barat menekankan bahawa komunikasi nonverbal adalah bahasa 
universal yang lebih kuat dan berkesan berbanding bahasa verbal, khususnya dalam 
menyampaikan emosi, sikap, dan mesej tersembunyi. 

Walaupun Barat menekankan kepentingan nonverbal melalui kajian empirik 
dan teori, al-Quran telah lebih awal menggariskan peranan komunikasi nonverbal 
dalam bentuk kisah, simbol, dan ekspresi para nabi. Perbandingan ini 
memperlihatkan bahawa wahyu ilahi mendahului penemuan moden, sekaligus 
menegaskan keunggulan komunikasi nonverbal al-Quran sebagai panduan sepanjang 
zaman. 

 

KAJIAN NONVERBAL AL-QURAN 

Kajian terhadap al-Quran menunjukkan bahawa wahyu ilahi bukan sahaja 
menyampaikan mesej melalui kata-kata (verbal), tetapi juga melalui gambaran, 
peristiwa, dan simbol nonverbal. Elemen komunikasi nonverbal yang terkandung 
dalam al-Quran bersifat sejagat, abadi, dan mendidik, menjadikannya pedoman 
untuk semua umat sepanjang zaman. Kajian Ala-Uddin, (2016) menekankan bahawa 
terdapat 10 kategori utama komunikasi nonverbal al-Quran (KNVQ) yang boleh 
dikenal pasti dalam teks wahyu, dan kesemuanya mempunyai nilai pedagogi yang 
signifikan. 

 

SALURAN KNVQ (10 KATEGORI UTAMA) 

1) Penampilan Fizikal (Appearance) 

Penampilan fizikal merujuk kepada pakaian, gaya tubuh, dan perhiasan yang menjadi 
simbol mesej tertentu. Dalam Surah Yusuf (12:23), isteri al-‘Aziz berusaha menggoda 
Nabi Yusuf dengan menggunakan pakaian dan suasana. Ayat ini menunjukkan 
bagaimana penampilan fizikal boleh menjadi isyarat nonverbal yang memberi kesan 
kuat terhadap interaksi manusia. 



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 270-289 

 
283 

 

Menurut Ibn Kathir, pakaian Yusuf yang terkoyak dari belakang menjadi bukti 
kebenaran baginda, dan ini menekankan fungsi pakaian sebagai "saksi nonverbal." 
Dalam konteks moden, penampilan fizikal guru atau pemimpin memberi kesan 
kepada kredibiliti dan penerimaan mesej mereka. 

 

2) Gerakan Anggota Badan (Kinesics) 

Al-Quran banyak menggambarkan gerakan tubuh para nabi sebagai komunikasi 
nonverbal. Contohnya, Nabi Musa melempar tongkatnya sehingga menjadi ular besar 
(al-A‘raf:107). Gerakan ini adalah mesej nonverbal yang menumbangkan hujah para 
ahli sihir Firaun tanpa perlu dialog panjang. 

Menurut al-Razi, tindakan Musa adalah mukjizat yang membuktikan keaslian 
dakwahnya. Secara pedagogi, gerakan tubuh guru semasa mengajar – seperti 
menunjuk, menulis, atau melakonkan sesuatu – boleh memberi impak lebih besar 
daripada penerangan lisan semata-mata. 

 

3) Ekspresi Wajah (Facial Expression) 

Ekspresi wajah merupakan saluran emosi paling kuat. Dalam Surah Yusuf (12:84), 
diceritakan Nabi Ya‘qub menangis hingga matanya putih kerana terlalu sedih. 
Kesedihan baginda tidak diungkapkan dengan kata-kata, tetapi cukup melalui 
ekspresi wajah. 

Menurut al-Qurtubi, ekspresi wajah Ya‘qub adalah bukti kesabaran mendalam 
walaupun penuh derita. Dalam pendidikan, ekspresi wajah guru – sama ada senyum, 
marah, atau simpati – berperanan besar dalam memotivasikan atau melemahkan 
semangat pelajar. 

 

4) Okulesik (Oculesics – Kontak Mata) 

Kontak mata menjadi salah satu bentuk komunikasi nonverbal yang kuat. Dalam Surah 
Maryam (19:26-29), Maryam berkomunikasi dengan kaumnya hanya melalui isyarat 
mata dan tubuh, tanpa berkata-kata. 

Menurut tafsir al-Tabari, isyarat Maryam adalah bukti ketaatan kepada 
perintah Allah untuk berpuasa daripada bercakap, dan mesej itu cukup difahami oleh 
kaumnya. Dalam dunia pendidikan, kontak mata antara guru dan pelajar membina 
fokus, keyakinan, dan hubungan emosi yang mendalam. 

 

5) Vokalik (Paralinguistik) 

Paralinguistik merujuk kepada nada, intonasi, dan tempo suara yang membawa 
makna tambahan. Dalam Surah Luqman (31:19), Luqman menasihati anaknya: “Dan 
sederhanakanlah dalam berjalanmu serta lunakkanlah suaramu; sesungguhnya 
seburuk-buruk suara ialah suara keldai.” 



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 270-289 

 
284 

 

Menurut al-Baghawi, ayat ini mendidik manusia tentang adab intonasi suara 
dalam komunikasi. Dalam konteks pengajaran, guru yang menggunakan variasi nada 
suara dapat mengekalkan perhatian pelajar lebih berkesan berbanding guru yang 
monoton. 

 

6) Proksemik (Proxemics – Ruang dan Jarak) 

Konsep ruang dan jarak juga diketengahkan dalam al-Quran. Ashab al-Kahf dalam 
Surah al-Kahf (18:16) memilih untuk bersembunyi jauh daripada masyarakat mereka. 
Jarak fizikal ini adalah bentuk komunikasi nonverbal yang melambangkan penolakan 
terhadap sistem jahiliah. 

Menurut Ibn Kathir, tindakan mereka menunjukkan strategi dakwah dengan 
menjaga jarak daripada kemungkaran. Dalam dunia moden, susun atur bilik darjah, 
jarak guru dengan murid, serta kedudukan fizikal seseorang dalam majlis memberi 
makna sosial yang jelas. 

 

7) Haptik (Sentuhan) 

Sentuhan adalah bentuk komunikasi nonverbal yang sangat berkesan dalam 
menyampaikan kasih sayang dan emosi. Dalam Surah Yusuf (12:99), diceritakan Nabi 
Ya‘qub memeluk Nabi Yusuf setelah berpisah lama. Sentuhan ini menyampaikan 
kegembiraan dan kasih sayang tanpa perlu ucapan. 

Dalam konteks pendidikan, meskipun batas budaya dan syariah perlu 
dipelihara, bentuk "sentuhan simbolik" seperti tepukan pujian atau penghargaan lisan 
dengan nada lembut berfungsi sebagai motivasi nonverbal kepada pelajar. 

 

8) Persekitaran (Environmentics) 

Al-Quran juga menggunakan persekitaran sebagai mesej nonverbal. Kaabah, misalnya, 
digambarkan sebagai pusat ibadah dan simbol kesatuan umat (al-Baqarah:125). 
Persekitaran fizikal Kaabah itu sendiri menjadi mesej nonverbal tentang tauhid dan 
kesatuan. 

Menurut al-Suyuti, Kaabah adalah simbol rohani yang tidak memerlukan 
hujah lisan; kewujudannya menjadi tanda keagungan Allah. Dalam dunia moden, 
persekitaran bilik darjah atau ruang kerja yang kondusif memberi mesej nonverbal 
tentang keseriusan, disiplin, dan keteraturan. 

 

9) Olfaktik (Olfactics – Bau) 

Komunikasi melalui bau juga dirakam dalam al-Quran. Dalam Surah Yusuf (12:94), 
Ya‘qub berkata: “Sesungguhnya aku mencium bau Yusuf, sekiranya kamu tidak 
menuduhku lemah akal.” Bau baju Yusuf yang dibawa dari Mesir memulihkan 
penglihatan Ya‘qub, menjadi simbol kasih sayang dan mukjizat. 



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 270-289 

 
285 

 

Hal ini menunjukkan bahawa deria bau juga merupakan saluran nonverbal 
yang menghubungkan emosi dan kenangan. Dalam pendidikan, meskipun jarang 
dibincangkan, suasana persekitaran (seperti bau harum atau suasana segar) boleh 
memberi kesan terhadap motivasi dan emosi pelajar. 

 

10) Kronemik (Chronemics – Masa) 

Al-Quran turut menggunakan masa sebagai simbol komunikasi nonverbal. Dalam 
Surah as-Saffat (37:139-144), kisah Nabi Yunus berada dalam perut ikan selama 
beberapa malam menjadi lambang ujian, kesabaran, dan doa. 

Menurut al-Tabari, masa yang dihabiskan Yunus dalam perut ikan adalah 
bentuk simbolik pendidikan rohani. Dalam kehidupan moden, cara seseorang 
mengurus masa adalah mesej nonverbal tentang disiplin, tanggungjawab, dan nilai 
kerja. 

 

ANALISIS PENDIDIKAN 

Kajian mendalam terhadap KNVQ membuktikan bahawa al-Quran bukan sahaja 
kitab petunjuk, tetapi juga sumber pedagogi. Elemen-elemen nonverbal yang 
dikisahkan dalam al-Quran boleh dijadikan asas untuk membina Modul Pedagogi 
Komunikasi Nonverbal al-Quran (MPKNVQ). 

 

1) KNVQ Sebagai Alat Pembelajaran Berkesan 

Dalam pendidikan moden, komunikasi nonverbal guru sering menjadi faktor utama 
keberkesanan pengajaran. Al-Quran sendiri memaparkan bagaimana mesej nonverbal 
– seperti ekspresi wajah, pergerakan, dan intonasi – memberi kesan mendalam kepada 
audiens. Oleh itu, penggabungan elemen KNVQ dalam bilik darjah dapat 
meningkatkan keberkesanan pedagogi. 

2) Dapatan MPKNVQ 

Berdasarkan penyelidikan Ala-Uddin, (2016), penggunaan MPKNVQ telah 
menunjukkan peningkatan signifikan dalam tiga aspek utama: 

a) Sikap pelajar – menjadi lebih positif, fokus, dan terbuka. 

b) Motivasi pelajar – meningkat kerana suasana pembelajaran lebih hidup dan 
interaktif. 

c) Pencapaian akademik – meningkat kerana mesej pembelajaran disampaikan 
dengan lebih jelas dan berkesan. 

3) Integrasi Knvq dalam Kurikulum Moden 

KNVQ berpotensi diintegrasikan dalam kurikulum bahasa, pendidikan Islam, bahkan 
dalam latihan kepimpinan dan motivasi. Contohnya: 

a) Guru bahasa Arab boleh menggunakan isyarat tubuh, ekspresi wajah, dan 
kontak mata untuk memperkayakan pengajaran kosa kata dan struktur ayat. 



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 270-289 

 
286 

 

b) Guru pendidikan Islam boleh menekankan simbol nonverbal al-Quran dalam 
kisah nabi sebagai alat tarbiah rohani. 

c) Latihan kepimpinan boleh memanfaatkan konsep proxemics, kinesics, dan 
paralinguistik sebagai kemahiran komunikasi interpersonal. 

 

Kajian nonverbal al-Quran menunjukkan bahawa wahyu mengandungi dimensi 
komunikasi yang luas meliputi fizikal, emosi, ruang, masa, dan simbol alam. 
Kesepuluh kategori KNVQ membuktikan bahawa al-Quran adalah sumber rujukan 
utama bukan sahaja dalam aspek rohani, tetapi juga dalam komunikasi dan 
pendidikan. 

Analisis pendidikan pula menunjukkan bahawa modul berpaksikan KNVQ 
berupaya meningkatkan sikap, motivasi, dan pencapaian pelajar. Oleh itu, KNVQ 
wajar dianggap sebagai jambatan antara wahyu dan pedagogi moden, sekaligus 
membuktikan keunggulan al-Quran sebagai sumber ilmu komunikasi sepanjang 
zaman. 

 

KESIMPULAN 

Kajian terhadap komunikasi nonverbal menunjukkan bahawa ia merupakan bahasa 
sejagat yang melampaui batas geografi, budaya, dan agama. Semua manusia, sejak 
lahir hingga akhir hayat, menggunakan bahasa tubuh, ekspresi wajah, nada suara, dan 
simbol persekitaran untuk menyampaikan mesej. Justeru, komunikasi nonverbal 
bukanlah sekadar pelengkap komunikasi verbal, sebaliknya menjadi teras dalam 
interaksi sosial, pendidikan, kepimpinan, dan dakwah. 

Dalam perbandingan antara tradisi Barat dan Islam, jelas kelihatan bahawa 
kedua-duanya mengakui kepentingan komunikasi nonverbal. Cendekiawan Barat 
seperti Darwin, Birdwhistell, Hall, dan Mehrabian menekankan aspek biologi, 
psikologi, dan antropologi dalam menjelaskan dominasi mesej nonverbal. Namun, 
penemuan mereka hanyalah hasil pemerhatian empirik pada abad ke-19 dan 20. 
Sebaliknya, al-Quran telah lebih awal menggariskan prinsip-prinsip komunikasi 
nonverbal melalui kisah para nabi, peristiwa sejarah, dan simbol alam yang disebut 
lebih 1,400 tahun lalu. 

Keistimewaan al-Quran ialah ia tidak membicarakan komunikasi nonverbal 
semata-mata dari sudut linguistik atau psikologi, tetapi turut menekankan dimensi 
spiritual, tarbiah, dan dakwah. Ekspresi wajah Nabi Ya‘qub (Yusuf:84), isyarat 
Maryam (Maryam:26), gerakan tongkat Musa (al-A‘raf:107), dan simbol masa kisah 
Nabi Yunus (as-Saffat:139-144) bukan sahaja menggambarkan fenomena komunikasi, 
tetapi juga mendidik umat manusia tentang kesabaran, tawakal, keberanian, dan 
kepatuhan kepada Allah SWT. Dengan kata lain, komunikasi nonverbal al-Quran 
(KNVQ) mempunyai fungsi dwi-dimensi: ia berperanan sebagai medium interaksi 
insani dan juga sebagai wahana pendidikan rohani. 

Kajian ini turut menekankan bahawa Modul Pedagogi Komunikasi Nonverbal 
al-Quran (MPKNVQ) adalah jambatan antara wahyu dan pedagogi kontemporari. 



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 270-289 

 
287 

 

Dapatan kajian membuktikan bahawa penerapan KNVQ dalam pengajaran dapat 
meningkatkan sikap, motivasi, dan pencapaian pelajar, sekaligus menjadikan proses 
pembelajaran lebih hidup dan berkesan. Modul ini menegaskan bahawa elemen 
nonverbal yang berpaksikan al-Quran bukan sahaja sesuai dipraktikkan dalam 
pengajaran bahasa Arab, tetapi juga dalam bidang pendidikan Islam, psikologi 
pendidikan, kaunseling, dan latihan kepimpinan. 

 

Oleh itu, beberapa saranan dapat dirumuskan: 

1) Integrasi dalam Pendidikan – KNVQ wajar diadaptasi ke dalam kurikulum 
sekolah dan universiti, khususnya dalam pengajaran bahasa Arab, pendidikan 
Islam, dan komunikasi dakwah. 

2) Pengembangan dalam Psikologi dan Kaunseling – KNVQ boleh digunakan 
sebagai asas memahami tingkah laku, ekspresi emosi, dan komunikasi 
interpersonal dalam kerangka psikologi Islam. 

3) Latihan Kepimpinan dan Dakwah – Elemen KNVQ seperti proxemics, kinesics, 
dan paralinguistik dapat membina karisma pemimpin serta meningkatkan 
keberkesanan pendakwah. 

4) Penyelidikan Lanjutan – Kajian mendalam perlu diteruskan bagi 
memperkukuh teori KNVQ sebagai sumbangan Islam kepada ilmu komunikasi 
moden, termasuk perbandingan dengan teori Barat. 
 

Secara keseluruhannya, penekanan al-Quran terhadap komunikasi nonverbal 
membuktikan keunggulan wahyu sebagai sumber ilmu sepanjang zaman. Jika Barat 
membina teori KNV melalui pemerhatian terbatas, Islam menawarkan KNVQ sebagai 
kerangka komunikasi yang bersifat menyeluruh, berteraskan wahyu, dan sarat 
dengan nilai spiritual. Dengan itu, bab ini menegaskan bahawa eksplorasi terhadap 
komunikasi nonverbal al-Quran bukan sahaja menambah khazanah ilmu komunikasi, 
tetapi juga memperkayakan pendidikan, psikologi, kepimpinan, dan dakwah Islam 
dalam dunia kontemporari. 

 
RUJUKAN 

Ahmad. (2003). Kajian Ayat-ayat Komunikasi Nonverbal dalam al-Quran [Unpublished 
thesis/research report, Universiti Malaya]. 
https://studentsrepo.um.edu.my/14581/1/Mohd_Ala-Uddin.pdf 

Ala-Uddin, M. (2016). Pembangunan Modul Pedagogi Komunikasi Nonverbal [Master’s 
thesis, University of Malaya]. 
https://studentsrepo.um.edu.my/14581/1/Mohd_Ala-Uddin.pdf 

Al-Shatibi, I. ibn M. (1997). Al-Muwafaqat fi Usul al-Shari’ah. Dar al-Ma’rifah. 

Al-Zamakhshari, M. ibn U. (2009). Al-Kashshaf: A Commentary on the Qur’an Uncovering 
the Realities of Revelation and the Subtleties of Interpretation (Vols. 1–4). Dar al-Kutub 
al-‘Ilmiyyah. 

As-Sayuti, J. A. R. (2003). Al-itqan fi ulum al-Quran. Dar al-Kotob al-Ilmiyah. 



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 270-289 

 
288 

 

Bonoma, T. V., & Felder, L. C. (1977). Nonverbal Communication in Marketing: 
Toward a Communicational Analysis. Journal of Marketing Research, 14(2), 169–
180.  

Darwin, C. (1872). The Expression of the Emotions in Man and Animals. John Murray. 
https://www.gutenberg.org/ebooks/1227 

Eaves, M. H., & Leathers, D. (2017). Successful Nonverbal Communication: Principles and 
Applications (5th ed.). Routledge.  

Ghafar, Z. N., & Hemn Mohammed Ali, H. M. A. (2023). Nonverbal Communication 
In The Classroom And Its Role In The Teaching And Learning From Educational 
Process. Journal of Social Science (JoSS), 2(8), 712–719.  

Hall, E. T., Birdwhistell, R. L., Bock, B., Bohannan, P., Diebold, A. R., Durbin, M., 
Edmonson, M. S., Fischer, J. L., Hymes, D., Kimball, S. T., La Barre, W., 
McClellan, J. E., Marshall, D. S., Milner, G. B., Sarles, H. B., Trager, G. L., & 
Vayda, A. P. (1968). Proxemics [and Comments and Replies]. Current 
Anthropology, 9(2/3), 83–108.  

Hall, J. A., Horgan, T. G., & Murphy, N. A. (2019). Nonverbal Communication. Annual 
Review of Psychology, 70(1), 271–294.  

Ibn Kathir, I. ibn U. (2000). Tafsir al-Qur’an al-Azim (Commentary on Surah Maryam 
19:26–29). Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. https://surahquran.com/tafsir-english-
aya-26-sora-19.html 

Ibn Khaldun. (2005). Al-Muqaddimah. Dar al-Fikr. 

Ibn Taymiyyah, T. al-D. A. (2004). Majmu’ al-Fatawa (Relevant Linguistic Discussions). 
Dar al-Watan. 

Ismail, Z., Halias, N., Saad, R. M., & Mohamed, M. F. (2020). Motivation as the 
Mediator in Relationship between Non-verbal Communication of Arabic 
Language Teachers and Student Learning Outcomes. Universal Journal of 
Educational Research, 8(2), 700–708.  

Leaman, O. (2022). The Emotional Landscape of the Qur’an: Linguistic and Rhetorical 
Analysis. Journal of Qur’anic Studies. Journal of Qur’anic Studies, 24(2), 83–87.  

Mehrabian, A. (2017). Nonverbal Communication (M. Albert, Ed.; 1st ed.). Routledge.  

Patterson, M. L., & Quadflieg, S. (2016). The physical environment and nonverbal 
communication. In D. Matsumoto, H. C. Hwang, & M. G. Frank (Eds.), APA 
handbook of nonverbal communication. (pp. 189–220). American Psychological 
Association.  

Payrató, L. (2009). Non-verbal communication. In J. Verschueren & J.-O. Östman 
(Eds.), Handbook of Pragmatics Highlights (Vol. 1, pp. 163–194). John Benjamins 
Publishing Company.  

Peng, Z., Yang, Z., Xiahou, J., & Xie, T. (2022). Recognizing Teachers’ Hand Gestures 
for Effective Non-Verbal Interaction. Applied Sciences, 12(22), 11717.  

Widigdo, M. S. A., & Zakaria, A. R. B. (2021). Revelation in the Muslim, Christian, and 
Jewish Traditions: A Critical Analysis of Muhammad Abduh’s Notion of 
Revelation through the Lens of Joseph Ratzinger and Benedict De Spinoza. 
Religions, 12(9), 718.  



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 270-289 

 
289 

 

Winkin, Y. (2022). Ray Birdwhistell (1918–1994) and Kinesics. In K. Lenz & R. Hettlage 
(Eds.), Goffman-Handbuch (pp. 153–155). J.B. Metzler.  

Wu, Y., & Othman, J. (2025). Translanguaging strategies in EMI: Insights from foreign 
teachers in China. Cogent Education, 12(1), 2525653.  

Yusuf, T. (2025). Nonverbal Communication and its Effects on Human Relations: An 
Analysis from Surah Luqman. QiST: Journal of Quran and Tafseer Studies, 4(1), 139–
150.  

 


