AFAQ LUGHAWIYYAH

© PENERBIT UNIVERSITI SULTAN ZAINAL ABIDIN
https:/ /journal.unisza.edu.my/afaq

e-ISSN: 2990-9007

3 PENERBIT

£ Universiti Sultan Zainal Abidin

Jurnal Afag Lughawiyyah

o 5060
>~ O> Journal Universiti Sultan Zainal Abidin

ek UG Rawiyyand N Zaist AR
Saaladl 5 Olaliadl Aaals - Aigal GLT AUxa

KOMUNIKASI NONVERBAL AL-QURAN (KNVQ) SEBAGAI MEDIUM
PERANTARA BAGIWAHYU, DAKWAH DAN PEDAGOGI MODEN

[QUR’ANIC NONVERBAL COMMUNICATION (KNVQ) AS AN
INTERMEDIARY MEDIUM FOR REVELATION, DA"WAH, AND
MODERN PEDAGOGY]

Mohd Ala-uddin Othman?, Mohd Hazli Yah @ Alias2, Che Mohd Zaid Yusuf3
& Muhammad Rusdi Ab Majid*

L. 2Pusat Pengajian Bahasa Arab, Fakulti Bahasa dan Komunikasi, Universiti Sultan
Zainal Abidin

3Jabatan Bahasa dan Komunikasi, Pusat Pendidikan Asas dan Lanjutan (PPAL),
Universiti Malaysia Terengganu

4Jabatan Pendidikan Islam dan Moral, Institut Pendidikan Guru Kampus Dato'
Razali Ismail

Corresponding Author: mohdalauddin@unisza.edu.my

Received: 10/7/2025 Accepted: 21/8/2025 Published: 31/8/2025

Abstrak

Kajian ini meneliti konsep Komunikasi Nonverbal al-Quran (KNVQ) sebagai satu bentuk
komunikasi ilahi yang merentasi dimensi linguistik, spiritual, dan pendidikan. Berdasarkan
analisis kandungan terhadap ayat-ayat al-Quran serta pandangan mufassir klasik seperti al-
Tabari, al-Zamakhshari, dan Ibn Kathir, kajian ini mendapati bahawa komunikasi nonverbal
telah diinstitusikan oleh wahyu sebagai saluran mesej yang sah dan mendidik. Al-Quran
bukan sekadar kitab verbal, tetapi juga mengandungi simbol, ekspresi, dan tindakan nonverbal
yang berfungsi mendidik manusia tentang sabar, tawakal, dan nilai moral. Kajian ini
mengenal pasti sepuluh kategori utama KNVQ yang terkandung dalam teks wahyu — iaitu
penampilan fizikal (appearance), gerakan anggota (kinesics), ekspresi wajah (facial expression), kontak
mata (oculesics), paralinguistik (vokalik), ruang dan jarak (proxemics), sentuhan (haptics), persekitaran
(environmentics), bau (olfactics), dan masa (chronemics). Setiap kategori ini mengandungi mesej
pendidikan, dakwah, dan tarbiah yang dapat diaplikasikan dalam konteks moden.
Perbandingan dengan teori sarjana Barat seperti Mehrabian, Birdwhistell, dan Hall
menunjukkan bahawa prinsip komunikasi nonverbal yang ditemui secara empirik pada abad
ke-19 dan ke-20 sebenarnya telah lama dijelaskan dalam al-Quran lebih 1,400 tahun dahulu.



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 270-289

Perbezaannya ialah, al-Quran menekankan dimensi spiritual dan moral sebagai teras mesej
nonverbal, bukan sekadar fenomena psikologi atau linguistik. Hasil penyelidikan lanjutan
melalui Modul Pedagogi Komunikasi Nonverbal al-Quran (MPKNVQ) membuktikan bahawa
penerapan elemen KNVQ dalam proses pengajaran mampu meningkatkan sikap, motivasi,
dan pencapaian pelajar. Guru yang mengintegrasikan mesej nonverbal seperti ekspresi wajah,
nada suara, dan kontak mata berasaskan nilai Qurani didapati lebih berkesan dalam membina
suasana pembelajaran berasaskan kasih sayang, fokus, dan penghormatan. Kesimpulannya,
KNVQ berfungsi sebagai jambatan antara wahyu dan pedagogi moden. Ia bukan sahaja
memperkayakan teori komunikasi Islam, malah menawarkan kerangka pendidikan holistik
yang menggabungkan aspek rohani, emosi, dan intelektual. Kajian ini mencadangkan agar
elemen KNVQ diintegrasikan secara formal dalam kurikulum bahasa Arab, pendidikan Islam,
dan latihan kepimpinan bagi membina generasi pendidik dan pendakwah yang
berkomunikasi dengan hikmah, empati, dan adab Qurani.

Kata kunci: Komunikasi Nonverbal al-Quran (KNVQ), pedagogi Islam, dakwah dan tarbiah,
Modul MPKNVQ, wahyu dan pendidikan moden

Abstract

This study examines the concept of Qur’anic Nonverbal Communication (KNVQ) as a form of divine
communication that transcends linguistic, spiritual, and educational dimensions. Based on content
analysis of Qur’anic verses and the views of classical exegetes such as al-Tabari, al-Zamakhshari, and
Ibn Kathir, the study finds that nonverbal communication has been institutionalised by revelation as a
legitimate and instructive channel of messaging. The Qur’an is not merely a verbal text; it also contains
symbols, expressions, and nonverbal actions that educate humankind about patience, reliance on God,
and moral values. The study identifies ten major categories of KNVQ embedded within the Qur’anic
text — physical appearance (appearance), bodily movements (kinesics), facial expressions, eye contact
(oculesics), paralanguage (vocalics), space and distance (proxemics), touch (haptics), environment
(environmentics), smell (olfactics), and time (chronemics). Each of these categories carries educational,
da’wah, and pedagogical messages that can be applied in contemporary contexts. A comparison with
Western theories by scholars such as Mehrabian, Birdwhistell, and Hall shows that the principles of
nonverbal communication empirically identified in the 19th and 20th centuries had in fact been
articulated in the Qur’an more than 1,400 years earlier. The difference lies in the Qur’an’s emphasis on
spiritual and moral dimensions as the essence of nonverbal messages, rather than merely psychological
or linguistic phenomena. Further research through the Qur’anic Nonverbal Communication Pedagogy
Module (MPKNVQ) demonstrates that integrating KNV Q elements into teaching enhances students’
attitudes, motivation, and achievement. Teachers who adopt nonverbal messages such as facial
expressions, vocal tone, and eye contact grounded in Qur’anic values are found to be more effective in
cultivating a learning environment characterised by compassion, focus, and respect. In conclusion,
KNVQ serves as a bridge between revelation and modern pedagogy. It not only enriches Islamic
communication theory but also offers a holistic educational framework that integrates spiritual,
emotional, and intellectual dimensions. The study recommends that KNVQ elements be formally
incorporated into the curriculum of Arabic language education, Islamic studies, and leadership training
to develop a generation of educators and da’wah practitioners who communicate with wisdom, empathy,
and Qur’anic adab.

Keywords: Qur’anic Nonverbal Communication (KNVQ), Islamic pedagogy, da‘wah and tarbiyah,
MPKNVQ Module, revelation and modern education

271



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 270-289

PENDAHULUAN
Definisi Komunikasi Nonverbal

Komunikasi pada hakikatnya adalah fitrah manusia yang tidak dapat dipisahkan
daripada kehidupan sehari-hari. Sejak kelahiran, manusia sudah berkomunikasi
bukan dengan kata-kata, tetapi dengan tangisan, gerakan tubuh, dan ekspresi wajah.
Semua ini merupakan bentuk komunikasi nonverbal yang wujud lebih awal daripada
komunikasi verbal. Oleh itu, komunikasi nonverbal boleh dianggap sebagai asas
pertama interaksi manusia sebelum berkembang kepada penggunaan bahasa lisan
dan tulisan.

Secara umum, komunikasi didefinisikan sebagai suatu proses penyampaian
maklumat, idea, nilai atau perasaan daripada satu pihak kepada pihak yang lain
melalui saluran tertentu untuk mencapai kefahaman bersama. Para sarjana
membahagikan komunikasi kepada dua bentuk utama: Komunikasi verbal, iaitu
penyampaian mesej melalui perkataan bertulis atau lisan. Komunikasi nonverbal, iaitu
penyampaian mesej tanpa perkataan, sebaliknya melalui bahasa badan, gerakan,
ekspresi wajah, nada suara, jarak ruang, persekitaran, dan pelbagai simbol lain.

Definisi oleh Sarjana Barat

Sarjana Barat memberikan definisi yang pelbagai tentang komunikasi nonverbal,
antaranya:

1) Eaves & Leathers, (2017) mendefinisikan komunikasi nonverbal sebagai "semua
tingkah laku, selain perkataan, yang digunakan dalam interaksi untuk
menyampaikan makna sosial."

2) Hall et al., (2019) menyatakan bahawa komunikasi nonverbal ialah sebarang
bentuk mesej yang disampaikan tanpa menggunakan kata-kata, sama ada
dalam bentuk sedar atau tidak sedar.

3) Payrato6, (2009) mengemukakan teori yang masyhur bahawa hanya 7% mesej
komunikasi disampaikan melalui kata-kata, 38% melalui nada suara, dan 55%
melalui ekspresi wajah. Teori ini menunjukkan bahawa komunikasi nonverbal
lebih dominan berbanding komunikasi verbal dalam menyampaikan makna
dan emosi.

Definisi oleh Sarjana Islam

Sarjana Islam juga menekankan bahawa komunikasi nonverbal adalah sebahagian
daripada sunnatullah dalam interaksi manusia. Leaman, (2022)dalam tafsirnya sering
menyinggung bagaimana ekspresi wajah, simbol tubuh, dan keadaan emosi yang
digambarkan dalam ayat al-Quran membawa mesej tersirat. Sebagai contoh, ekspresi
wajah Nabi Ya'qub dalam Surah Yusuf ayat 84 - ketika baginda menangis hingga
matanya buta - adalah bentuk mesej nonverbal yang menggambarkan kesedihan
mendalam tanpa perlu penjelasan kata-kata.

272



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 270-289

Widigdo & Zakaria, (2021) pula mengklasifikasikan bentuk komunikasi wahyu
kepada dua kategori besar: verbal dan nonverbal. Dalam kategori nonverbal, beliau
memasukkan komunikasi berbentuk inspirasi, fenomena alam semula jadi, dan
fenomena sejarah. Semua bentuk ini tidak melibatkan dialog atau ucapan, tetapi ia
memberi mesej mendalam kepada manusia yang berfikir.

Selain itu, dalam tradisi Islam, isyarat tubuh dan ekspresi juga diiktiraf sebagai
medium komunikasi yang sah. Misalnya, dalam hadis riwayat al-Bukhari, Rasulullah
SAW pernah menjawab pertanyaan seorang sahabat hanya dengan mengangkat jari
ke langit, sebagai isyarat bahawa Allah Yang Maha Esa adalah saksi. Ini jelas
menunjukkan bahawa mesej nonverbal boleh menggantikan perkataan, malah
kadangkala lebih kuat daripada ungkapan lisan.

CIRI-CIRI KOMUNIKASI NONVERBAL

Berdasarkan sintesis pandangan sarjana, komunikasi nonverbal mempunyai beberapa
ciri:

1) Universal - dapat difahami oleh semua manusia tanpa perlu bahasa khusus
(contoh: senyuman tanda kegembiraan, air mata tanda kesedihan).

2) Lebih awal daripada bahasa - bayi berkomunikasi melalui tangisan dan
ekspresi sebelum boleh bertutur.

3) Mengiringi komunikasi verbal - ia boleh menguatkan, memperjelas, atau
bahkan bertentangan dengan mesej lisan.

4) Kadang-kala lebih berkesan - emosi seperti marah, gembira, atau takut lebih
mudah ditonjolkan melalui ekspresi wajah dan gerak tubuh berbanding
perkataan.

5) Boleh sedar atau tidak sedar - ada mesej nonverbal yang disengajakan (contoh:
berjabat tangan), dan ada yang berlaku tanpa disedari (contoh: perubahan nada
suara kerana gugup).

KEPENTINGAN DALAM KEHIDUPAN DAN PENDIDIKAN

Komunikasi nonverbal bukan sekadar aspek sosial, bahkan memainkan peranan
penting dalam pendidikan. Ismail et al., (2020) mendapati guru yang menggunakan
bahasa badan dan ekspresi wajah dapat menarik perhatian pelajar serta meningkatkan
kefahaman mereka terhadap isi pelajaran. Wu & Othman, (2025) pula menegaskan
bahawa penggabungan komunikasi verbal dan nonverbal menjadikan pengajaran lebih
berkesan.

Dalam perspektif Islam, hal ini juga bertepatan dengan kaedah dakwah
Rasulullah SAW yang bukan hanya melalui kata-kata, tetapi juga melalui akhlak,
ekspresi wajah, dan isyarat tubuh. Senyuman baginda, kelembutan sentuhan, dan
kesungguhan dalam gerak tubuh adalah mesej nonverbal yang berkesan memikat hati
para sahabat dan masyarakat sekeliling.

273



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 270-289

DALIL AL-QURAN TENTANG NONVERBAL

Al-Quran mengiktiraf komunikasi nonverbal sebagai saluran mesej yang sah. Beberapa
contoh jelas ialah:

1) Maryam:26 - Maryam diperintahkan untuk berpuasa daripada bercakap,
hanya berkomunikasi dengan isyarat.

2) Yusuf:84 - ekspresi wajah Nabi Ya'qub yang menggambarkan kesedihan
mendalam.

3) al-A'raf:107 - Nabi Musa melempar tongkat, suatu aksi nonverbal yang
membawa makna mukjizat.

Kesemua ayat ini membuktikan bahawa komunikasi nonverbal bukan sahaja realiti
sosial, malah sebahagian daripada metode komunikasi ilahi dalam al-Quran

KEPENTINGAN KOMUNIKASI NONVERBAL

Komunikasi nonverbal memainkan peranan yang amat besar dalam kehidupan
manusia kerana ia mendahului komunikasi verbal dan menjadi asas interaksi sejak
lahir. Bayi, misalnya, belum mampu bercakap, tetapi mampu menyampaikan mesej
melalui tangisan, gerakan tangan, atau ekspresi wajah. Dari sini dapat dilihat bahawa
komunikasi nonverbal adalah fitrah manusiawi yang bersifat semula jadi, universal,
dan mendahului bahasa lisan.

1) Memperjelas dan Menguatkan Mesej Verbal

Komunikasi nonverbal berfungsi sebagai penguat atau pelengkap kepada mesej verbal.
Apabila seseorang bercakap sambil menggunakan gerak tangan, ekspresi wajah, atau
nada suara yang sesuai, mesej yang disampaikan akan lebih jelas. Sebaliknya, jika
mesej verbal dan nonverbal bercanggah, penerima biasanya lebih mempercayai mesej
nonverbal. Sebagai contoh, ucapan '"saya gembira" dengan wajah muram akan
menimbulkan keraguan. Sarjana komunikasi seperti Bonoma & Felder, (1977)
menekankan bahawa tingkah laku nonverbal mempunyai tatabahasa tersendiri, sama
seperti bahasa verbal. Hal ini menunjukkan bahawa manusia menilai kredibiliti mesej
bukan sekadar melalui kata-kata, tetapi melalui gerak tubuh yang menyertainya.

2) Saluran Emosi yang Utama

Emosi manusia lebih mudah difahami melalui komunikasi nonverbal. Rasa gembira
terpancar melalui senyuman, rasa sedih melalui tangisan, dan rasa marah melalui
nada suara yang tinggi. Bahkan dalam banyak keadaan, seseorang tidak memerlukan
kata-kata untuk menyatakan emosinya.

Dalam tradisi Islam, Rasulullah SAW dikenali dengan senyumannya yang
penuh makna. Hadis riwayat al-Tirmizi menyatakan: "Senyumanmu terhadap

274



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 270-289

saudaramu adalah sedekah." Ini menunjukkan bahawa ekspresi wajah yang positif
dapat memberi kesan yang besar tanpa perlu ucapan.

3) Membentuk Persepsi Sosial dan Budaya

Komunikasi nonverbal juga berfungsi membentuk identiti sosial dan budaya. Cara
berpakaian, postur tubuh, jarak fizikal, dan simbol persekitaran memberikan
maklumat tentang status, latar belakang, dan identiti seseorang. Contohnya, dalam
budaya Islam, pemakaian hijab atau jubah bukan sekadar pakaian tetapi mesej
nonverbal yang melambangkan identiti, nilai, dan kepatuhan terhadap syariat. Begitu
juga, dalam konteks kepimpinan, sikap tubuh yang berwibawa akan meningkatkan
kewibawaan seorang pemimpin di mata masyarakat.

4) Asas Hubungan Interpersonal, Pendidikan, dan Kepimpinan

Dalam interaksi interpersonal, komunikasi nonverbal memainkan peranan penting
dalam membina kepercayaan. Kontak mata yang konsisten, nada suara yang
meyakinkan, dan ekspresi wajah yang jujur membantu mengukuhkan hubungan.
Dalam pendidikan, Peng et al., (2022) mendapati bahawa guru yang menggunakan
bahasa badan dan ekspresi wajah dapat meningkatkan kefahaman pelajar. Kajian lain
Ghafar & Hemn Mohammed Ali, (2023) menunjukkan bahawa penggabungan
komunikasi verbal dan nonverbal secara serentak menjadikan pengajaran lebih
berkesan.

Dalam kepimpinan pula, komunikasi nonverbal sering menentukan sejauh
mana pengikut yakin terhadap pemimpinnya. Rasulullah SAW sendiri
mempraktikkan komunikasi nonverbal dalam kepimpinan baginda: wajah yang
berseri, bahasa tubuh yang penuh kasih, dan sentuhan yang menenangkan menjadi
sumber inspirasi para sahabat.

5) Nilai Dakwah dan Spiritual

Dari sudut dakwah, komunikasi nonverbal berfungsi menyampaikan mesej Islam
dengan cara yang lebih halus dan mendalam. Akhlak yang baik, senyuman, dan
ekspresi wajah yang lembut adalah mesej nonverbal yang menjadi hujah lebih kuat
daripada kata-kata.

Dalam sebuah hadis, Rasulullah SAW pernah berdiam diri tetapi wajah
baginda berubah kerana tidak setuju dengan sesuatu perbuatan. Sahabat memahami
mesej tersebut walaupun baginda tidak mengucapkan sepatah kata. Ini membuktikan
bahawa komunikasi nonverbal boleh menjadi medium dakwah yang efektif.

KEDUDUKAN NONVERBAL DALAM AL-QURAN

Al-Quran bukan sahaja kitab wahyu berbentuk verbal, tetapi juga kaya dengan simbol,
kisah, dan gambaran nonverbal yang membawa mesej pendidikan dan tarbiah.
Menurut Ahmad, (2003), sebanyak 4,480 ayat atau 72% daripada keseluruhan 6,236

275



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 270-289

ayat al-Quran mempunyai elemen komunikasi nonverbal, sama ada secara langsung
atau tersirat. Ini menunjukkan bahawa Allah SWT meletakkan komunikasi nonverbal
pada kedudukan yang tinggi dalam penyampaian mesej wahyu.

1) Nonverbal Sebagai Kaedah Wahyu

Allah SWT menggunakan nonverbal sebagai sebahagian daripada komunikasi wahyu.
Hal ini dapat dilihat dalam tiga bentuk utama (Mohd Farid Mohd Sharif, 2009):

a) Inspirasi (ilham) - seperti wahyu kepada ibu Nabi Musa untuk menghanyutkan
anaknya ke dalam sungai (al-Qasas:7).

b) Fenomena alam - tanda-tanda kebesaran Allah melalui langit, bumi, gunung dan
laut.

c) Fenomena sejarah - kisah umat terdahulu yang sarat dengan simbol nonverbal untuk
dijadikan pengajaran.

2) Contoh Ayat Nonverbal dalam Al-Quran

a) Ekspresi wajah - Nabi Ya’qub menangis hingga matanya buta kerana kesedihan
mendalam (Yusuf:84). Ayat ini menggambarkan kesedihan luar biasa tanpa perlu
huraian kata-kata.

b) Isyarat tubuh - Maryam diperintahkan berpuasa daripada bercakap, hanya
berkomunikasi melalui isyarat kepada anaknya Isa (‘alayhissalam) (Maryam:26-29).
Diam Maryam adalah mesej nonverbal yang membawa makna kepatuhan.

c) Gerakan anggota - Nabi Musa melempar tongkat yang bertukar menjadi ular (al-
A’raf:107). Suatu aksi nonverbal yang menjadi bukti mukjizat dan menumbangkan
hujah Firaun.

d) Simbol masa - Nabi Yunus berada dalam perut ikan selama beberapa malam (as-
Saffat:139-144). Masa yang dilalui itu menjadi simbol ujian, kesabaran, dan doa.

3) Nonverbal Sebagai Pedagogi Qurani

Kedudukan komunikasi nonverbal dalam al-Quran juga dapat difahami dalam konteks
pendidikan. Setiap gambaran nonverbal bukan sekadar naratif sejarah, tetapi berfungsi
sebagai pedagogi Qurani:

a) Membantu manusia memahami emosi dan perasaan para nabi.
b) Memberi simbol yang mudah difahami oleh masyarakat sepanjang zaman.
c) Mendidik manusia supaya menilai mesej di sebalik tanda, bukan sekadar lafaz.

Contohnya, kisah Ya’qub yang sabar (Yusuf:84) mengajar manusia bahawa kesedihan
dan doa dalam diam adalah mesej pendidikan rohani. Kisah Maryam yang berdiam
diri pula mengajar nilai tawakal dan kepatuhan mutlak kepada perintah Allah
walaupun dalam keadaan fitnah.

276



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 270-289

4) Nonverbal Sebagai Sumber Hukum dan Dakwah

Sebahagian sarjana tafsir seperti Al-Zamakhshari dan Al-Suyuti menafsirkan isyarat,
ekspresi, dan simbol yang disebut dalam al-Quran sebagai hujah syar’i. Misalnya,
isyarat Maryam dalam Surah Maryam menjadi dalil bahawa diam atau isyarat boleh
menggantikan ucapan dalam situasi tertentu. Dari sudut dakwah pula, al-Quran
menunjukkan bahawa mesej nonverbal kadang lebih berkesan daripada hujah lisan.
Mukjizat Nabi Musa dengan tongkatnya, atau mukjizat Isa yang masih bayi berbicara,
adalah mesej nonverbal yang menumbangkan hujah lawan dengan penuh
meyakinkan.

KAJIAN NONVERBAL OLEH CENDEKIAWAN ISLAM

Kajian tentang komunikasi nonverbal bukanlah sesuatu yang asing dalam tradisi
keilmuan Islam. Walaupun istilah moden seperti nonverbal communication atau body
language belum wujud dalam khazanah klasik, namun kandungannya telah lama
disentuh dalam tafsir, hadis, dan ilmu-ilmu lain seperti figh, balaghah, serta falsafah.
Para ulama dan cendekiawan Islam memberi perhatian serius terhadap simbol,
ekspresi, dan gerakan tubuh yang disebut dalam al-Quran dan Sunnah, kerana ia
dianggap sebahagian daripada mesej ilahi yang mendidik manusia.

1) Ulama Tafsir Klasik

Para mufassir klasik terkenal seperti al-Tabari, al-Zamakhshari, al-Razi, al-Suyuti, dan
Ibn Kathir telah menyinggung kepentingan komunikasi nonverbal dalam penafsiran
mereka.

a) As-Sayuti, (2003) dalam al-Itgan fi ‘Ulum al-Qur’an menegaskan bahawa
penguasaan bahasa Arab dalam pelbagai bentuknya - termasuk kiasan, isyarat,
dan simbol nonverbal - adalah syarat penting untuk memahami tafsir. Menurut
beliau, banyak ayat al-Quran menggunakan gambaran tubuh, perasaan, dan
ekspresi wajah sebagai metode pengajaran. Sebagai contoh, kisah Nabi Ya'qub
yang menangis hingga matanya buta (Yusuf:84) tidak boleh difahami sekadar
naratif emosi, tetapi sebagai bentuk komunikasi nonverbal yang mendidik
tentang sabar dan tawakal.

b) Al-Zamakhshari, (2009) dalam al-Kashshaf pula terkenal dengan penekanan
terhadap aspek balaghah dan keindahan bahasa. Beliau sering menyoroti gaya
bahasa yang menggambarkan peristiwa nonverbal, seperti pergerakan tongkat
Nabi Musa yang bertukar menjadi ular (al-A’raf:107). Menurut beliau, simbol
nonverbal ini adalah bukti retorik Qurani yang menekankan kehebatan
mukjizat berbanding hujah lisan.

c) Ibn Kathir, (2000) dalam tafsirnya banyak mengaitkan isyarat tubuh para nabi
dengan mesej dakwah. Misalnya, ketika Maryam menunjuk kepada anaknya
Isa (“alayhissalam) tanpa berkata-kata (Maryam:26-29), Ibn Kathir menegaskan

277



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 270-289

bahawa tindakan diam ini adalah bukti kepatuhan terhadap perintah Allah
serta menunjukkan bahawa mesej nonverbal boleh menggantikan komunikasi
verbal dalam situasi tertentu.

Para mufassir klasik ini membuktikan bahawa komunikasi nonverbal bukan

sekadar elemen sampingan, sebaliknya ia diangkat sebagai manhaj tarbawi
(metodologi pendidikan) dalam al-Quran.

2)

Ilmuwan Islam dan Nonverbal

Selain mufassir, ilmuwan Islam dari disiplin lain juga memberi perhatian kepada
aspek nonverbal, sama ada dalam konteks budaya, hukum, atau falsafah.

a)

Ibn Khaldun, (2005) dalam al-Mugaddimah menekankan bahawa ekspresi,
bahasa badan, dan gaya hidup adalah sebahagian daripada peradaban
manusia. Beliau melihat komunikasi nonverbal sebagai cerminan budaya, di
mana gerakan tubuh dan ekspresi tertentu membawa makna simbolik yang
difahami masyarakat. Misalnya, cara berpakaian atau sikap tubuh dapat
menunjukkan status sosial dan kedudukan politik seseorang.

Ibn Taymiyyah, (2004) menekankan bahawa bahasa Arab bukan hanya terdiri
daripada perkataan, tetapi juga melibatkan simbol dan makna tersirat. Dalam
pandangan beliau, memahami teks syarak memerlukan kefahaman terhadap
gaya nonverbal yang terkandung di dalamnya, kerana ia memberi konteks
kepada lafaz.

Al-Shatibi, (1997) dalam al-Muwafagat menegaskan bahawa seorang mujtahid
bukan sahaja perlu menguasai bahasa Arab secara verbal, tetapi juga
memahami gaya komunikasi yang melibatkan ekspresi dan kiasan. Beliau
melihat bahawa mesej syariat tidak hanya disampaikan dalam bentuk lafaz
literal, tetapi juga melalui lambang, perbuatan, dan isyarat yang bersifat
nonverbal.

Pandangan para ilmuwan ini memperlihatkan bahawa komunikasi nonverbal

telah diiktiraf sebagai sebahagian daripada magqasid al-shariah (tujuan syariat) kerana
ia membantu manusia memahami maksud wahyu secara menyeluruh.

3)

Kajian Kontemporari

Dalam era moden, para sarjana Islam turut mengkaji komunikasi nonverbal dengan
lebih sistematik menggunakan pendekatan saintifik dan interdisiplin.

a)

Ahmad, (2003) mendapati bahawa daripada 6,236 ayat al-Quran, sebanyak
4,480 ayat (72%) berkait dengan elemen komunikasi nonverbal. Kajian ini

278



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 270-289

membuktikan bahawa al-Quran amat kaya dengan mesej nonverbal, sama ada
melalui kisah, simbol, atau peristiwa.

b) Yusuf, (2025) mengkaji penggunaan istilah bahasa badan dalam al-Quran dan
menyimpulkan bahawa ia adalah medium komunikasi yang penting. Beliau
menekankan bahawa isyarat tubuh dan ekspresi wajah bukan sahaja
melengkapkan mesej verbal, tetapi juga kadangkala lebih jelas dan berkesan.

c) Ala-Uddin, (2016) mengklasifikasikan komunikasi nonverbal wahyu kepada

tiga bentuk:

i) Inspirasi (ilham) seperti wahyu kepada ibu Nabi Musa (al-Qasas:7).

if) Fenomena alam seperti penciptaan langit dan bumi yang menjadi tanda
kekuasaan Allah.

iii) ~ Fenomena sejarah seperti kisah umat terdahulu yang sarat dengan
simbol nonverbal.

Kajian-kajian ini menunjukkan kesinambungan daripada warisan klasik
kepada analisis moden. Para sarjana kontemporari tidak hanya melihat komunikasi
nonverbal sebagai elemen linguistik, tetapi juga sebagai pendekatan dakwah,
psikologi, dan pedagogi.

Dari penilaian terhadap pandangan mufassir klasik, ilmuwan Islam, dan
sarjana kontemporari, dapat dirumuskan bahawa komunikasi nonverbal diiktiraf
sebagai komponen penting dalam wahyu. Ia bukan sekadar unsur sampingan, tetapi
sebahagian daripada metodologi al-Quran untuk mendidik manusia. Para mufassir
klasik menekankan kepentingannya dalam tafsir, ilmuwan Islam melihatnya sebagai
unsur budaya dan syariat, manakala sarjana kontemporari mengkaji dengan
metodologi saintifik moden. Ketiga-tiga aliran ini membuktikan bahawa komunikasi
nonverbal adalah bahasa universal wahyu yang perlu diteliti dan diaplikasikan dalam
konteks pendidikan, dakwah, dan kehidupan moden.

KAJIAN NONVERBAL OLEH CENDEKIAWAN BARAT

Kajian tentang komunikasi nonverbal di Barat berkembang secara pesat seiring dengan
perkembangan ilmu linguistik, antropologi, psikologi, dan pendidikan moden.
Walaupun istilah "komunikasi nonverbal" dianggap relatif baru dalam wacana
akademik, kajian-kajian awal telah memperlihatkan kesedaran bahawa manusia tidak
hanya berkomunikasi dengan kata-kata, tetapi juga dengan tubuh, ekspresi, ruang,
masa, dan simbol-simbol lain.

Dalam disiplin moden, komunikasi nonverbal mula mendapat perhatian serius
pada abad ke-19 dan ke-20, apabila para sarjana menyedari bahawa tingkah laku
nonverbal memainkan peranan yang signifikan dalam membentuk makna sosial,
identiti budaya, serta kesan psikologi terhadap individu dan masyarakat.

279



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 270-289

1) Perkembangan Awal

Pada abad ke-19, kajian linguistik memberi fokus kepada bahasa lisan dan tulisan,
namun ahli antropologi dan psikologi mula menekankan kepentingan simbol tubuh
dan ekspresi wajah. Darwin, (1872), misalnya, dalam bukunya The Expression of the
Emotions in Man and Animals menegaskan bahawa ekspresi emosi adalah universal dan
diwarisi secara biologi. Kajian Darwin ini membuka ruang luas kepada kajian
nonverbal dalam psikologi moden.

Pada abad ke-20, minat terhadap komunikasi nonverbal meningkat seiring
dengan perkembangan bidang antropologi linguistik. Tokoh seperti Winkin, (2022)
memperkenalkan konsep kinesics, iaitu kajian tentang pergerakan tubuh dan ekspresi
wajah sebagai satu bentuk bahasa dengan "tatabahasa" tersendiri. Birdwhistell
menegaskan bahawa manusia tidak boleh "tidak berkomunikasi', kerana setiap
gerakan tubuh membawa makna tersirat.

[Imuan lain seperti E. T. Hall et al., (1968) memperkenalkan konsep proxemics,
iaitu kajian tentang penggunaan ruang dalam komunikasi. Beliau mendapati bahawa
budaya yang berbeza mempunyai "jarak peribadi" yang berbeza, yang memberi kesan
besar kepada interaksi sosial. Selain itu, bidang paralinguistik muncul untuk mengkaji
aspek suara bukan kata seperti nada, intonasi, kelajuan pertuturan, dan jeda.
Kesemuanya dianggap sebagai elemen penting komunikasi nonverbal.

Ringkasnya, kajian awal ini menunjukkan bahawa disiplin komunikasi di Barat
mula bergerak daripada fokus semata-mata pada bahasa verbal kepada kesedaran
bahawa bahasa badan, ekspresi wajah, intonasi suara, dan penggunaan ruang adalah
sama penting, malah kadang lebih berpengaruh dalam menyampaikan mesej.

2) Teori dan Sumbangan Utama

Beberapa teori utama muncul hasil daripada penyelidikan mendalam cendekiawan
Barat dalam bidang komunikasi nonverbal:

a) Mehrabian, (2017)

Mehrabian memperkenalkan teori terkenal 7-38-55, yang menyatakan bahawa
hanya 7% makna komunikasi disampaikan melalui kata-kata, 38 % melalui nada suara,
dan 55% melalui ekspresi wajah. Teori ini sering digunakan untuk menjelaskan
dominasi nonverbal dalam menyampaikan mesej, khususnya dalam menyatakan
emosi dan sikap. Walaupun teori ini kemudian dikritik kerana hanya sesuai dalam
konteks tertentu (komunikasi emosi), namun ia tetap menjadi rujukan penting.

b) Patterson & Quadflieg, (2016)

McAuley menekankan bahawa makna boleh dipindahkan tanpa menggunakan
kata-kata, melalui gerakan tubuh, ekspresi wajah, dan simbol lain. Menurut beliau,

280



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 270-289

komunikasi nonverbal lebih cepat difahami kerana ia berhubungan langsung dengan
emosi manusia, tanpa memerlukan proses pemikiran kompleks seperti bahasa verbal.

c) Williams (2008) dan Bani Yunus (2007)

Kedua-dua sarjana ini menekankan keberkesanan komunikasi nonverbal yang
dianggarkan lima kali ganda lebih kuat daripada komunikasi verbal. Mereka
menunjukkan bahawa mesej nonverbal mampu menembusi batas bahasa, budaya, dan
sempadan geografi, menjadikannya bahasa yang bersifat universal.

d) E.T.Hall et al., (1968) - Proxemics

Hall membahagikan jarak komunikasi kepada empat tahap: intim, peribadi, sosial,
dan awam. Teori ini membantu menjelaskan bagaimana jarak fizikal mempengaruhi
tahap keselesaan dan kepercayaan dalam komunikasi.

e) Winkin, (2022) - Kinesics

Birdwhistell menekankan bahawa pergerakan tubuh mempunyai sistem makna
tersendiri, sama seperti bahasa lisan. Ini termasuk ekspresi wajah, gerakan tangan,
postur, dan orientasi tubuh.

Kesemua teori ini membuktikan bahawa sarjana Barat meletakkan komunikasi
nonverbal sebagai komponen utama dalam interaksi sosial, bukan sekadar pelengkap
komunikasi verbal.

3) Aplikasi Dalam Pendidikan dan Sosial

Kajian Barat menunjukkan bahawa komunikasi nonverbal mempunyai kesan yang
besar dalam pendidikan, hubungan interpersonal, dan pembentukan masyarakat.

a) Dalam Pendidikan, Kajian Wu & Othman, (2025) mendapati bahawa guru yang
menggunakan ekspresi wajah, gerakan tangan, dan bahasa badan lebih mudah
difahami pelajar berbanding mereka yang hanya bergantung kepada kata-kata.
Ghafar & Hemn Mohammed Ali, (2023) menegaskan bahawa penggabungan
komunikasi verbal dan nonverbal menghasilkan pengajaran yang lebih berkesan,
kerana mesej menjadi lebih jelas dan menarik. Guru yang berkesan biasanya
mengawal kontak mata, nada suara, jarak dengan pelajar, serta ekspresi wajah
- elemen yang selari dengan teori proxemics, paralinguistik, dan kinesics.

b) Dalam Hubungan Sosial Komunikasi nonverbal membantu membina
kepercayaan antara individu. Misalnya, senyuman atau genggaman tangan
yang tulus dapat menzahirkan keikhlasan lebih daripada ucapan. Dalam
konteks kepimpinan, postur tubuh yang tegap, pandangan mata yang yakin,
dan ekspresi wajah yang tenang meningkatkan kredibiliti seorang pemimpin
di mata masyarakat. Nonverbal juga berperanan dalam pembentukan imej

281



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 270-289

sosial, contohnya cara berpakaian dan penampilan yang melambangkan
identiti dan status.

c¢) Hubungan dengan Teori Komunikasi Barat, Proxemics E. T. Hall et al., (1968)
Guru atau pemimpin yang menjaga jarak sesuai dengan audien akan lebih
dihormati. Vokalik (Paralinguistik): Nada suara, intonasi, dan tempo berucap
sangat mempengaruhi penerimaan mesej. Haptik (Sentuhan): Dalam budaya
tertentu, sentuhan ringan seperti berjabat tangan atau menepuk bahu memberi
kesan positif dalam membina hubungan.

Kesemua dapatan ini mengukuhkan pandangan bahawa komunikasi nonverbal
adalah instrumen penting dalam membentuk tingkah laku, membina motivasi, dan
menanamkan keyakinan dalam kalangan pelajar serta masyarakat umum. Kajian
Barat mengenai komunikasi nonverbal berkembang daripada pemerhatian biologi
(Darwin), antropologi (Birdwhistell, Hall), psikologi (Mehrabian, McAuley), hingga
kepada aplikasi pendidikan dan sosial (Juliana Othman, Nor Shafrin Ahmad). Secara
keseluruhan, sarjana Barat menekankan bahawa komunikasi nonverbal adalah bahasa
universal yang lebih kuat dan berkesan berbanding bahasa verbal, khususnya dalam
menyampaikan emosi, sikap, dan mesej tersembunyi.

Walaupun Barat menekankan kepentingan nonverbal melalui kajian empirik
dan teori, al-Quran telah lebih awal menggariskan peranan komunikasi nonverbal
dalam bentuk kisah, simbol, dan ekspresi para nabi. Perbandingan ini
memperlihatkan bahawa wahyu ilahi mendahului penemuan moden, sekaligus
menegaskan keunggulan komunikasi nonverbal al-Quran sebagai panduan sepanjang
zaman.

KAJIAN NONVERBAL AL-QURAN

Kajian terhadap al-Quran menunjukkan bahawa wahyu ilahi bukan sahaja
menyampaikan mesej melalui kata-kata (verbal), tetapi juga melalui gambaran,
peristiwa, dan simbol nonverbal. Elemen komunikasi nonverbal yang terkandung
dalam al-Quran bersifat sejagat, abadi, dan mendidik, menjadikannya pedoman
untuk semua umat sepanjang zaman. Kajian Ala-Uddin, (2016) menekankan bahawa
terdapat 10 kategori utama komunikasi nonverbal al-Quran (KNVQ) yang boleh
dikenal pasti dalam teks wahyu, dan kesemuanya mempunyai nilai pedagogi yang
signifikan.

SALURAN KNVQ (10 KATEGORI UTAMA)
1) Penampilan Fizikal (Appearance)

Penampilan fizikal merujuk kepada pakaian, gaya tubuh, dan perhiasan yang menjadi
simbol mesej tertentu. Dalam Surah Yusuf (12:23), isteri al-"Aziz berusaha menggoda
Nabi Yusuf dengan menggunakan pakaian dan suasana. Ayat ini menunjukkan
bagaimana penampilan fizikal boleh menjadi isyarat nonverbal yang memberi kesan
kuat terhadap interaksi manusia.

282



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 270-289

Menurut Ibn Kathir, pakaian Yusuf yang terkoyak dari belakang menjadi bukti
kebenaran baginda, dan ini menekankan fungsi pakaian sebagai "saksi nonverbal."
Dalam konteks moden, penampilan fizikal guru atau pemimpin memberi kesan
kepada kredibiliti dan penerimaan mesej mereka.

2) Gerakan Anggota Badan (Kinesics)

Al-Quran banyak menggambarkan gerakan tubuh para nabi sebagai komunikasi
nonverbal. Contohnya, Nabi Musa melempar tongkatnya sehingga menjadi ular besar
(al-A’raf:107). Gerakan ini adalah mesej nonverbal yang menumbangkan hujah para
ahli sihir Firaun tanpa perlu dialog panjang.

Menurut al-Razi, tindakan Musa adalah mukjizat yang membuktikan keaslian
dakwahnya. Secara pedagogi, gerakan tubuh guru semasa mengajar - seperti
menunjuk, menulis, atau melakonkan sesuatu - boleh memberi impak lebih besar
daripada penerangan lisan semata-mata.

3) Ekspresi Wajah (Facial Expression)

Ekspresi wajah merupakan saluran emosi paling kuat. Dalam Surah Yusuf (12:84),
diceritakan Nabi Ya’qub menangis hingga matanya putih kerana terlalu sedih.
Kesedihan baginda tidak diungkapkan dengan kata-kata, tetapi cukup melalui
ekspresi wajah.

Menurut al-Qurtubi, ekspresi wajah Ya'qub adalah bukti kesabaran mendalam
walaupun penuh derita. Dalam pendidikan, ekspresi wajah guru - sama ada senyum,
marah, atau simpati - berperanan besar dalam memotivasikan atau melemahkan
semangat pelajar.

4) Okulesik (Oculesics - Kontak Mata)

Kontak mata menjadi salah satu bentuk komunikasi nonverbal yang kuat. Dalam Surah
Maryam (19:26-29), Maryam berkomunikasi dengan kaumnya hanya melalui isyarat
mata dan tubuh, tanpa berkata-kata.

Menurut tafsir al-Tabari, isyarat Maryam adalah bukti ketaatan kepada
perintah Allah untuk berpuasa daripada bercakap, dan mesej itu cukup difahami oleh
kaumnya. Dalam dunia pendidikan, kontak mata antara guru dan pelajar membina
fokus, keyakinan, dan hubungan emosi yang mendalam.

5) Vokalik (Paralinguistik)

Paralinguistik merujuk kepada nada, intonasi, dan tempo suara yang membawa
makna tambahan. Dalam Surah Lugman (31:19), Lugman menasihati anaknya: “Dan
sederhanakanlah dalam berjalanmu serta lunakkanlah suaramu; sesungguhnya
seburuk-buruk suara ialah suara keldai.”

283



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 270-289

Menurut al-Baghawi, ayat ini mendidik manusia tentang adab intonasi suara
dalam komunikasi. Dalam konteks pengajaran, guru yang menggunakan variasi nada
suara dapat mengekalkan perhatian pelajar lebih berkesan berbanding guru yang
monoton.

6) Proksemik (Proxemics - Ruang dan Jarak)

Konsep ruang dan jarak juga diketengahkan dalam al-Quran. Ashab al-Kahf dalam
Surah al-Kahf (18:16) memilih untuk bersembunyi jauh daripada masyarakat mereka.
Jarak fizikal ini adalah bentuk komunikasi nonverbal yang melambangkan penolakan
terhadap sistem jahiliah.

Menurut Ibn Kathir, tindakan mereka menunjukkan strategi dakwah dengan
menjaga jarak daripada kemungkaran. Dalam dunia moden, susun atur bilik darjah,
jarak guru dengan murid, serta kedudukan fizikal seseorang dalam majlis memberi
makna sosial yang jelas.

7) Haptik (Sentuhan)

Sentuhan adalah bentuk komunikasi nonverbal yang sangat berkesan dalam
menyampaikan kasih sayang dan emosi. Dalam Surah Yusuf (12:99), diceritakan Nabi
Ya’qub memeluk Nabi Yusuf setelah berpisah lama. Sentuhan ini menyampaikan
kegembiraan dan kasih sayang tanpa perlu ucapan.

Dalam konteks pendidikan, meskipun batas budaya dan syariah perlu
dipelihara, bentuk "sentuhan simbolik" seperti tepukan pujian atau penghargaan lisan
dengan nada lembut berfungsi sebagai motivasi nonverbal kepada pelajar.

8) Persekitaran (Environmentics)

Al-Quran juga menggunakan persekitaran sebagai mesej nonverbal. Kaabah, misalnya,
digambarkan sebagai pusat ibadah dan simbol kesatuan umat (al-Baqarah:125).
Persekitaran fizikal Kaabah itu sendiri menjadi mesej nonverbal tentang tauhid dan
kesatuan.

Menurut al-Suyuti, Kaabah adalah simbol rohani yang tidak memerlukan
hujah lisan; kewujudannya menjadi tanda keagungan Allah. Dalam dunia moden,
persekitaran bilik darjah atau ruang kerja yang kondusif memberi mesej nonverbal
tentang keseriusan, disiplin, dan keteraturan.

9) Olfaktik (Olfactics - Bau)

Komunikasi melalui bau juga dirakam dalam al-Quran. Dalam Surah Yusuf (12:94),
Ya'qub berkata: “Sesungguhnya aku mencium bau Yusuf, sekiranya kamu tidak
menuduhku lemah akal.” Bau baju Yusuf yang dibawa dari Mesir memulihkan
penglihatan Ya’qub, menjadi simbol kasih sayang dan mukjizat.

284



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 270-289

Hal ini menunjukkan bahawa deria bau juga merupakan saluran nonverbal
yang menghubungkan emosi dan kenangan. Dalam pendidikan, meskipun jarang
dibincangkan, suasana persekitaran (seperti bau harum atau suasana segar) boleh
memberi kesan terhadap motivasi dan emosi pelajar.

10) Kronemik (Chronemics - Masa)

Al-Quran turut menggunakan masa sebagai simbol komunikasi nonverbal. Dalam
Surah as-Saffat (37:139-144), kisah Nabi Yunus berada dalam perut ikan selama
beberapa malam menjadi lambang ujian, kesabaran, dan doa.

Menurut al-Tabari, masa yang dihabiskan Yunus dalam perut ikan adalah
bentuk simbolik pendidikan rohani. Dalam kehidupan moden, cara seseorang
mengurus masa adalah mesej nonverbal tentang disiplin, tanggungjawab, dan nilai
kerja.

ANALISIS PENDIDIKAN

Kajian mendalam terhadap KNVQ membuktikan bahawa al-Quran bukan sahaja
kitab petunjuk, tetapi juga sumber pedagogi. Elemen-elemen nonverbal yang
dikisahkan dalam al-Quran boleh dijadikan asas untuk membina Modul Pedagogi
Komunikasi Nonverbal al-Quran (MPKNVQ).

1) KNVQ Sebagai Alat Pembelajaran Berkesan

Dalam pendidikan moden, komunikasi nonverbal guru sering menjadi faktor utama
keberkesanan pengajaran. Al-Quran sendiri memaparkan bagaimana mesej nonverbal
- seperti ekspresi wajah, pergerakan, dan intonasi - memberi kesan mendalam kepada
audiens. Oleh itu, penggabungan elemen KNVQ dalam bilik darjah dapat
meningkatkan keberkesanan pedagogi.

2) Dapatan MPKNVQ

Berdasarkan penyelidikan Ala-Uddin, (2016), penggunaan MPKNVQ telah
menunjukkan peningkatan signifikan dalam tiga aspek utama:

a) Sikap pelajar - menjadi lebih positif, fokus, dan terbuka.

b) Motivasi pelajar - meningkat kerana suasana pembelajaran lebih hidup dan
interaktif.

c) Pencapaian akademik - meningkat kerana mesej pembelajaran disampaikan
dengan lebih jelas dan berkesan.

3) Integrasi Knvq dalam Kurikulum Moden

KNVQ berpotensi diintegrasikan dalam kurikulum bahasa, pendidikan Islam, bahkan
dalam latihan kepimpinan dan motivasi. Contohnya:

a) Guru bahasa Arab boleh menggunakan isyarat tubuh, ekspresi wajah, dan
kontak mata untuk memperkayakan pengajaran kosa kata dan struktur ayat.

285



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 270-289

b) Guru pendidikan Islam boleh menekankan simbol nonverbal al-Quran dalam
kisah nabi sebagai alat tarbiah rohani.

c) Latihan kepimpinan boleh memanfaatkan konsep proxemics, kinesics, dan
paralinguistik sebagai kemahiran komunikasi interpersonal.

Kajian nonverbal al-Quran menunjukkan bahawa wahyu mengandungi dimensi
komunikasi yang luas meliputi fizikal, emosi, ruang, masa, dan simbol alam.
Kesepuluh kategori KNVQ membuktikan bahawa al-Quran adalah sumber rujukan
utama bukan sahaja dalam aspek rohani, tetapi juga dalam komunikasi dan
pendidikan.

Analisis pendidikan pula menunjukkan bahawa modul berpaksikan KNVQ
berupaya meningkatkan sikap, motivasi, dan pencapaian pelajar. Oleh itu, KNVQ
wajar dianggap sebagai jambatan antara wahyu dan pedagogi moden, sekaligus
membuktikan keunggulan al-Quran sebagai sumber ilmu komunikasi sepanjang
zaman.

KESIMPULAN

Kajian terhadap komunikasi nonverbal menunjukkan bahawa ia merupakan bahasa
sejagat yang melampaui batas geografi, budaya, dan agama. Semua manusia, sejak
lahir hingga akhir hayat, menggunakan bahasa tubuh, ekspresi wajah, nada suara, dan
simbol persekitaran untuk menyampaikan mesej. Justeru, komunikasi nonverbal
bukanlah sekadar pelengkap komunikasi verbal, sebaliknya menjadi teras dalam
interaksi sosial, pendidikan, kepimpinan, dan dakwah.

Dalam perbandingan antara tradisi Barat dan Islam, jelas kelihatan bahawa
kedua-duanya mengakui kepentingan komunikasi nonverbal. Cendekiawan Barat
seperti Darwin, Birdwhistell, Hall, dan Mehrabian menekankan aspek biologi,
psikologi, dan antropologi dalam menjelaskan dominasi mesej nonverbal. Namun,
penemuan mereka hanyalah hasil pemerhatian empirik pada abad ke-19 dan 20.
Sebaliknya, al-Quran telah lebih awal menggariskan prinsip-prinsip komunikasi

nonverbal melalui kisah para nabi, peristiwa sejarah, dan simbol alam yang disebut
lebih 1,400 tahun lalu.

Keistimewaan al-Quran ialah ia tidak membicarakan komunikasi nonverbal
semata-mata dari sudut linguistik atau psikologi, tetapi turut menekankan dimensi
spiritual, tarbiah, dan dakwah. Ekspresi wajah Nabi Ya'qub (Yusuf:84), isyarat
Maryam (Maryam:26), gerakan tongkat Musa (al-Araf:107), dan simbol masa kisah
Nabi Yunus (as-Saffat:139-144) bukan sahaja menggambarkan fenomena komunikasi,
tetapi juga mendidik umat manusia tentang kesabaran, tawakal, keberanian, dan
kepatuhan kepada Allah SWT. Dengan kata lain, komunikasi nonverbal al-Quran
(KNVQ) mempunyai fungsi dwi-dimensi: ia berperanan sebagai medium interaksi
insani dan juga sebagai wahana pendidikan rohani.

Kajian ini turut menekankan bahawa Modul Pedagogi Komunikasi Nonverbal
al-Quran (MPKNVQ) adalah jambatan antara wahyu dan pedagogi kontemporari.

286



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 270-289

Dapatan kajian membuktikan bahawa penerapan KNVQ dalam pengajaran dapat
meningkatkan sikap, motivasi, dan pencapaian pelajar, sekaligus menjadikan proses
pembelajaran lebih hidup dan berkesan. Modul ini menegaskan bahawa elemen
nonverbal yang berpaksikan al-Quran bukan sahaja sesuai dipraktikkan dalam
pengajaran bahasa Arab, tetapi juga dalam bidang pendidikan Islam, psikologi
pendidikan, kaunseling, dan latihan kepimpinan.

Oleh itu, beberapa saranan dapat dirumuskan:

1) Integrasi dalam Pendidikan - KNVQ wajar diadaptasi ke dalam kurikulum
sekolah dan universiti, khususnya dalam pengajaran bahasa Arab, pendidikan
Islam, dan komunikasi dakwah.

2) Pengembangan dalam Psikologi dan Kaunseling - KNVQ boleh digunakan
sebagai asas memahami tingkah laku, ekspresi emosi, dan komunikasi
interpersonal dalam kerangka psikologi Islam.

3) Latihan Kepimpinan dan Dakwah - Elemen KNVQ seperti proxemics, kinesics,
dan paralinguistik dapat membina karisma pemimpin serta meningkatkan
keberkesanan pendakwah.

4) Penyelidikan Lanjutan - Kajian mendalam perlu diteruskan bagi
memperkukuh teori KNVQ sebagai sumbangan Islam kepada ilmu komunikasi
moden, termasuk perbandingan dengan teori Barat.

Secara keseluruhannya, penekanan al-Quran terhadap komunikasi nonverbal
membuktikan keunggulan wahyu sebagai sumber ilmu sepanjang zaman. Jika Barat
membina teori KNV melalui pemerhatian terbatas, Islam menawarkan KNVQ sebagai
kerangka komunikasi yang bersifat menyeluruh, berteraskan wahyu, dan sarat
dengan nilai spiritual. Dengan itu, bab ini menegaskan bahawa eksplorasi terhadap
komunikasi nonverbal al-Quran bukan sahaja menambah khazanah ilmu komunikasi,
tetapi juga memperkayakan pendidikan, psikologi, kepimpinan, dan dakwah Islam
dalam dunia kontemporari.

RUJUKAN

Ahmad. (2003). Kajian Ayat-ayat Komunikasi Nonverbal dalam al-Quran [Unpublished
thesis/research report, Universiti Malayal].
https:/ /studentsrepo.um.edu.my/14581/1/Mohd_Ala-Uddin.pdf

Ala-Uddin, M. (2016). Pembangunan Modul Pedagogi Komunikasi Nonverbal [Master’s
thesis, University of Malaya].
https:/ /studentsrepo.um.edu.my/14581/1/Mohd_Ala-Uddin.pdf

Al-Shatibi, I. ibn M. (1997). Al-Muwafaqat fi Usul al-Shari’ah. Dar al-Ma'rifah.

Al-Zamakhshari, M. ibn U. (2009). Al-Kashshaf: A Commentary on the Qur’an Uncovering
the Realities of Revelation and the Subtleties of Interpretation (Vols. 1-4). Dar al-Kutub
al-'Ilmiyyah.

As-Sayuti, J. A. R. (2003). Al-itgan fi ulum al-Quran. Dar al-Kotob al-Ilmiyah.

287



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 270-289

Bonoma, T. V., & Felder, L. C. (1977). Nonverbal Communication in Marketing;:
Toward a Communicational Analysis. Journal of Marketing Research, 14(2), 169-
180.

Darwin, C. (1872). The Expression of the Emotions in Man and Animals. John Murray.
https:/ /www.gutenberg.org/ebooks /1227

Eaves, M. H., & Leathers, D. (2017). Successful Nonverbal Communication: Principles and
Applications (5th ed.). Routledge.

Ghafar, Z. N., & Hemn Mohammed Ali, H. M. A. (2023). Nonverbal Communication
In The Classroom And Its Role In The Teaching And Learning From Educational
Process. Journal of Social Science (JoSS), 2(8), 712-719.

Hall, E. T., Birdwhistell, R. L., Bock, B., Bohannan, P., Diebold, A. R., Durbin, M.,
Edmonson, M. S., Fischer, J. L., Hymes, D., Kimball, S. T., La Barre, W.,
McClellan, J. E., Marshall, D. S., Milner, G. B., Sarles, H. B., Trager, G. L., &
Vayda, A. P. (1968). Proxemics [and Comments and Replies]. Current
Anthropology, 9(2/3), 83-108.

Hall, J. A., Horgan, T. G., & Murphy, N. A. (2019). Nonverbal Communication. Annual
Review of Psychology, 70(1), 271-294.

Ibn Kathir, I. ibn U. (2000). Tafsir al-Qur’an al-Azim (Commentary on Surah Maryam
19:26-29). Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. https://surahquran.com/ tafsir-english-
aya-26-sora-19.html

Ibn Khaldun. (2005). Al-Mugaddimah. Dar al-Fikr.

Ibn Taymiyyah, T. al-D. A. (2004). Majmu’ al-Fatawa (Relevant Linguistic Discussions).
Dar al-Watan.

Ismail, Z., Halias, N., Saad, R. M., & Mohamed, M. F. (2020). Motivation as the
Mediator in Relationship between Non-verbal Communication of Arabic
Language Teachers and Student Learning Outcomes. Universal Journal of
Educational Research, 8(2), 700-708.

Leaman, O. (2022). The Emotional Landscape of the Qur’an: Linguistic and Rhetorical
Analysis. Journal of Qur’anic Studies. Journal of Qur’anic Studies, 24(2), 83-87.

Mehrabian, A. (2017). Nonverbal Communication (M. Albert, Ed.; 1st ed.). Routledge.

Patterson, M. L., & Quadflieg, S. (2016). The physical environment and nonverbal
communication. In D. Matsumoto, H. C. Hwang, & M. G. Frank (Eds.), APA
handbook of nonverbal communication. (pp. 189-220). American Psychological
Association.

Payrat6, L. (2009). Non-verbal communication. In J. Verschueren & J.-O. Ostman
(Eds.), Handbook of Pragmatics Highlights (Vol. 1, pp. 163-194). John Benjamins
Publishing Company.

Peng, Z., Yang, Z., Xiahou, ]., & Xie, T. (2022). Recognizing Teachers’ Hand Gestures
for Effective Non-Verbal Interaction. Applied Sciences, 12(22), 11717.

Widigdo, M. S. A., & Zakaria, A. R. B. (2021). Revelation in the Muslim, Christian, and
Jewish Traditions: A Critical Analysis of Muhammad Abduh’s Notion of
Revelation through the Lens of Joseph Ratzinger and Benedict De Spinoza.
Religions, 12(9), 718.

288



AFAQ LUGHAWIYYAH, 2025, 3(2), 270-289

Winkin, Y. (2022). Ray Birdwhistell (1918-1994) and Kinesics. In K. Lenz & R. Hettlage
(Eds.), Goffman-Handbuch (pp. 153-155). ].B. Metzler.

Wu, Y., & Othman, J. (2025). Translanguaging strategies in EMI: Insights from foreign
teachers in China. Cogent Education, 12(1), 2525653.

Yusuf, T. (2025). Nonverbal Communication and its Effects on Human Relations: An
Analysis from Surah Lugman. QiST: Journal of Quran and Tafseer Studies, 4(1), 139~
150.

289



